o
N
=
s
9
7
N
o
N

19siw oudnLy ez Sidosep







AN 1 ZA

casopis za kriticno misel



AN 1ZA

casopis za kriticno misel

Glavni in odgovorni  Tadej Todorovi¢
urednik  (Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Slovenija)

Lektoriranje MODUS TOLLENS, Tadej Todorovi¢ s.p.

Tehni¢ni urednik  Jan Persa
(Univerza v Mariboru, Univerzitetna zalozba, Slovenija)

Oblikovanje ovitka Jan Persa
(Univerza v Mariboru, Univerzitetna zalozba, Slovenija)

Grafika na ovitku Dubajska ¢okolada, foto: Jan Persa, 2025
GrafiCne priloge Viri so lastni, razen ¢e ni navedeno drugace.
Vrsta revija  E-revija (on-line)

Dostopno na  https://journals.um.si/index.php/analiza

UREDNISKI ODBOR
Smiljana Gartner (Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Slovenija), Maja Malec
(Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Slovenija), Vojko Strahovnik (Univerza v
Ljubljani, Filozofska fakulteta, Slovenija), Toma Strle (Univerza v Ljubljani, Pedagoska
fakulteta, Slovenija), Borut Trpin (Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Slovenija),

Sebastjan V6r6s (Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Slovenija).

IZDAJATELJSKI SVET
Bojan Borstner (Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Slovenija), David Owens (King's
College London, Faculty of Arts & Humanities, UK), Matjaz Potr¢ (Univerza v Ljubljani,
Filozofska fakulteta, Slovenija), Marko Utsi¢ (Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta,
Slovenija), Matthias Varga von Kibéd (SySt® Institut, Nemcija), Elizabeth Valentine
(University of London, Royal Holloway, UK), Bojan Zalec (Univerza v Ljubljani, Teoloska
fakulteta, Slovenija).



SEDEZ UREDNISTVA
Analiza
Drustvo za analiti¢no filozofijo in filozofijo znanosti
Askerceva cesta 2
1000 Ljubljana
e-posta: info-daf@guest.arnes.si, https://daf.splet.arnes.si/analiza/

ZALOZNIK
Univerza v Mariboru, Univerzitetna zaloZba
Slomskov trg 15, 2000 Maribor, Slovenia
e-posta: zalozba@um.si, https://press.um.si/, https://journals.um.si/

ISSN 1408-2969 (tiskana izdaja)
ISSN 2712-4916 (On-line)

Revija je indexirana v: EBSCO, The Philosopher’s Index, Ulrich’s, Philosophy

Documentation Center (International Directory of Philosophy).

Analiza: Casopis za kriti¢no misel na leto izide v dveh zvezkih. Cena zvezka v prosti
prodaji je 6,00 EUR, za naro¢nike 4,00 EUR oz. letna naro¢nina 8,00 EUR (z vkljucenim

DDV). Narocila sprejemamo na naslov urednistva.

Rokopise nam lahko posljete na elektronski naslov info-daf@guest.arnes.si, kjer jih

sprejema glavni in odgovorni urednik revije.

@ ® © Univerza v Mariboru, Univerzitetna zaloZzba
BY / University of Maribor, University Press
Besedilo / Text © avtotji, 2025

Ta revija je objavljena pod licenco Cteative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. / This

Journal is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,
dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtotja
izvirnega dela.

Vsa gradiva tretjih oseb v tej knjigi so objavljena pod licenco Creative Commons, razen ¢e to ni
navedeno drugace. Ce zelite ponovno uporabiti gradivo tretjih oseb, ki ni zajeto v licenci Creative

Commons, boste morali pridobiti dovoljenje nepostedno od imetnika avtorskih pravic.

https:/ /cteativecommons.otg/licenses/by/4.0



Univerzitetna zalozba
Univerze v Mariboru

Izid te revije je sofinancirala
Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije

P ]
a IS Javna agencija za znanstvenoraziskovalno
in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije



AN 1ZA

casopis za kriticno misel

Letnik XXIX Stevilka 1 December 2025

‘

Epistemologija

Coherence and Reflective Luck: Revisiting Mi§¢evi¢ Through

Computational Modeling

Koberenca in reflektivna sreca: ponovni premislek o Mistevicevem pristopu s pomocjo 3
ralunskega modeliranja

Borut Trpin, Martin Justin

Razumem zgodbo — razumem svet? Razumevanje kot epistemska

vrednost fikcije

I Understand the Story — I Understand the World? Understanding as the Epistemic 1 alue 23
of Fiction

Maja Nemec

Metafizika 47

Analiza Casa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju
Analysis of time in Witigenstein and Merlean-Ponty 49
Aljosa Toplak

Spinozova filozofija afektov
Spinoza’s Philosophy of Affects 73

Nina Bacani
Etika 91

Kdo in kako naj vzgaja dobre drzZavljane?
Who Should Raise Good Citizens and How? 93
Maja Vacun

Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva
Defamation of Freedom, Discrimination of Dignity 113
Alja Jersic¢












ANALIZA
Let. 29, st. 1, str. 3-22, december 2025

ANG1ZA

COHERENCE AND REFLECTIVE LUCK:
REVISITING MISCEVIC THROUGH

COMPUTATIONAL MODELING

Accepted BORUT TRPIN,"* MARTIN JUSTIN®

28.8.2025 ! University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenia
borut.trpin@ff.uni-lj.si

Revised 2 University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia

10. 11. 2025 borut.trpin@ff.uni-lj.si, martin.justinl @um.si

Published CORRESPONDING AUTHOR

17.12. 2025 borut.trpin@ff.uni-lj.si

Abstract This paper examines Miscevic’s

coherence considerations can help reduce

(2007) hint that

reflective luck, a

form of epistemic luck that stems from an agent’s own

cognitive fragility. To do so, we refer to the results from our

recently developed computational model, in which we

simulated agents who update beliefs probabilistically but may

filter evidence based on its impact on coherence. The results

show that coherence filtering improves stability in noisy

environments by  protecting  agents

from random

misinformation, although the exact outcome depends on

armchair luck (in our case, this refers to

the agent’s prior

beliefs). However, in biased environments, the same strategy

Keywords

leads agents to dismiss corrective evidence, reinforcing false

coherence, beliefs. We argue that coherence is not a universal epistemic

reflective luck,

epistemic luck,

virtue, but an adaptive strategy whose success depends on the

virtue epistemology, environment. Our findings extend Miscevi¢’s proposal and

higher-order evidence,

agent-based modeling

highlight the importance of flexibility in belief formation.

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.3-22.2025

CC-BY, text © Ttpin, Justin, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or
format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.otg/licenses/by/4.0

University of Maribor Press



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 29, no. 1, pp. 3-22, December 2025

KOHERENCA IN REFLEKTIVNA SRECA:
PONOVNI PREMISLEK O MISCEVICEVEM
PRISTOPU S POMOCJO RACUNSKEGA
MODELIRAN]JA

BORUT TRPIN,"? MARTIN JUSTIN®

! Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana, Slovenija
borut.trpin@ff.uni-lj.si

2 Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Matibot, Slovenija
borut.trpin@ff.uni-lj.si, martin.justin @um.si

DOPISNI AVTOR

borut.trpin@ff.uni-lj.si

Izvlecek V clanku analizirava Miscevi¢evo (2007) zamisel, da
lahko upostevanje koherence prispeva k zmanj$anju reflektivne
stece, tj. oblike epistemske srece, ki izvira iz agentove lastne
kognitivne krhkosti. Pri tem se opirava na rezultate najinega
nedavno razvitega racunalniskega modela, v katerem simulirava
agente, ki svoja prepricanja posodabljajo verjetnostno, hkrati pa
lahko filtrirajo dokazila glede na njihov vpliv na koherenco.
Rezultati kazejo, da koherencno filtriranje v hrupnih okoljih
izboljsa stabilnost, saj agente §c¢iti pred naklju¢nimi
dezinformacijami, ¢eprav je konc¢ni izid odvisen od teoretske
sre¢e oz. z Miscevicevim izrazom, »stece iz naslanjaca« (v
najinem primeru to oznacuje agentova zacetna prepricanja). V
pristranskih okoljih pa ista strategija vodi do zavracanja boljsih
dokazil in s tem k utrjevanju napacnih prepri¢anj. Zagovarjava,
da koherenca ni univerzalna epistemska vrlina, temvec
prilagodljiva strategija, katere uspesnost je odvisna od okolja.
Najine ugotovitve tako razdirjajo Miscevicev predlog in

poudarjajo pomen fleksibilnosti pri oblikovanju preprican;.

Sprejeto
25.8.2025

Pregledano
10. 11. 2025

Izdano
17.12. 2025

Kljuéne besede
koherenca,
reflektivna sreca,
epistemska sreca,
epistemologija vrlin,
dokazila visjega reda,

agentsko modeliranje

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.3-22.2025
@S CC-BY, besedilo © Trpin, Justin, 2025
“ To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna.

Univerzitetna zalozba

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranije,

Univerze v Mariboru dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja
izvirnega dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh
Computational Modeling

1 Introduction

The phenomenon of epistemic luck has long troubled epistemologists who seck to
account for the nature of knowledge. At the heart of the worry is the idea that agents
often find themselves believing the truth, yet only by chance. Prominent modal
accounts, most notably developed by Pritchard (2005) and Sosa (2003), diagnose
epistemic luck as arising when a belief could easily have been false in nearby possible
wotlds. On this view, a belief is safe if, in close alternatives to the actual wotld, the
agent continues to believe truly; if not, the agent is epistemically lucky. While this
modal framework captures many paradigmatic cases of luck—where agents barely
evade falsehood due to worldly happenstance—it leaves unexplored the possibility
that epistemic luck may stem not from the external world but from the internal

workings of the agent.

Nenad Miscevi¢ (2007) has drawn attention to precisely this neglected dimension.
He argues that knowledge is threatened not only when truth is modally fragile, but
also when agents themselves exhibit a kind of cognitive fragility. Miscevi€’s key insight
is that even if the world cooperates—presenting no adversarial scenarios or hostile
contingencies—an agent may nonetheless have been lucky in arriving at the truth
because slight variations in her belief-forming dispositions might easily have led her
astray. He terms this phenomenon reflective luck, marking a shift from world-centered
to agent-centered epistemology. What matters is not merely how the world might
have varied, but how small perturbations in the agent’s own reasoning, heuristics, or

cognitive architecture could have resulted in error.

Miscevi¢ proposes that one of the agent’s best resources against reflective luck is
coberence. Coherence, in his view, is not simply a static relation of mutual support
among beliefs, as traditional coherentist theories have emphasized (BonJour, 1985),
but a dynamic stabilizer. It acts not only as a condition of justification but as a virfue-
like mechanism that can reduce the agent's sensitivity to petrturbations. A belief
system whose parts are well-integrated is less susceptible to haphazard shifts
prompted by misleading evidence or internal inconsistency. As Misc¢evi¢ succinctly
puts it, “[t]he reflective luck can be minimized by using a coherentist strategy at the
reflective level” (Miscevié, 2007, p. 67). However, Miscevic’s proposal remained
largely programmatic. He did not specify how coherence stabilizes belief change or

under which conditions this stabilization genuinely reduces reflective luck.



ANALIZA:
EPISTEMOLOGIJA

This paper presents the task of formalizing and testing this proposal. Our aim is
twofold. First, we reinterpret Miscevié’s suggestion within the framework of
contemporary epistemology, connecting it to the virtue-theoretic turn (Sosa, 2003;
Greco, 2003), the literature on higher-order evidence (Christensen, 2010; Feldman,
2005), and recent developments in formal modeling of belief dynamics. Second, we
provide an empirical component by testing the proposal through computational
simulations. We adapt an agent-based model developed in previous work (Justin &
Trpin, 2025; Trpin & Justin, 2025), equipping agents with the ability to reject
evidence when its incorporation would significantly reduce the coherence of their
belief system. Coherence, in this setting, operates not merely as a synchronic
property but as a higher-order defeater—a signal that an incoming piece of information

may be suspect.

We also take this opportunity to relate Miscevic’s insight to a longstanding puzzle in
Bayesian epistemology: how to set and revise priors. It is widely acknowledged that
Bayesian agents are highly sensitive to their initial priors and that no general
procedure is available for their rational determination. In this context, coherence
emerges as a candidate for guiding belief revision at the reflective level, serving as a
form of higher-order evidence about when to trust or discount incoming

information when transitioning from prior beliefs.

In exploring these issues, we distinguish between two types of adversarial epistemic
environments. First, in #oisy environments, agents encounter evidence marred by
random errors—evidence that may mislead, but whose errors are distributed without
systematic bias. Second, in systematically biased environments, agents face misinformation
that is subtly distorted in ways that remain undetectable from the agent’s perspective.
These environments model phenomena familiar from the philosophy of science and
social epistemology (Longino, 1990; Goldman, 1999), such as confirmation bias,

structural misinformation, or publication bias.

Our simulations yield results that are philosophically illuminating. In noisy
environments, agents who employ coherence filtering display greater stability and
reduced vulnerability to reflective luck. By resisting misleading evidence that would
cause significant disruptions to their belief system’s coherence, these agents avoid
random epistemic perturbations. However, in systematically biased environments,

coherence filtering has the opposite effect. Rather than protecting agents, it



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh
Computational Modeling

entrenches them in systematically distorted belief systems by causing them to dismiss
precisely the evidence that could correct their biases. Coherence functions as a

stabilizer—but not always in a way that is epistemically desirable.

This pattern reveals two deeper lessons. First, coherence may indeed function as a
cognitive virtue, but only under conditions that match its epistemic affordances. Its
contribution to knowledge is context-sensitive. Second, Mis¢evi¢’s notion of stability
could be refined. Stability is not valuable in and of itself. Only adaptive stability—
resilience coupled with openness to corrective information—can properly mitigate

reflective luck.

The paper proceeds as follows. In Section 2, we revisit Miscevi¢’s analysis of
reflective luck and place it in the context of contemporary epistemology. Section 3
presents our formal model of coherence-sensitive agents. Section 4 presents the
results of our simulations and discusses their epistemological significance. Section 5
reflects on the broader implications for agent-centred epistemology. Section 6
concludes with a proposal for understanding coherence as an adaptive strategy in

belief formation.
2 From Reflective Luck to Coherence as a Virtue

Miscevic’s contribution to the debate on epistemic luck consists in shifting attention
from the world’s fragility to the agent’s cognitive fragility. Traditional modal
accounts of luck, such as those developed by Pritchard (2005) and Sosa (2003), focus
on the counterfactual sensitivity of belief to worldly conditions. According to such
views, a belief is lucky if it could easily have been false, had the world been just
slightly different. Epistemic luck, in this framework, is primarily about the world’s
cooperation. What MiSc¢evi¢ brings to the table is the insight that the agent’s own
cognitive makeup is equally a source of epistemic luck. A belief might be true, and
even modally safe relative to the wortld, yet still be the upshot of a precarious
reasoning process within the agent herself. Miscevi¢ calls this reflective luck: the
epistemic risk that an agent could easily have formed a false belief, not because of

the world’s variability, but because of her own cognitive instability.



ANALIZA:
EPISTEMOLOGIJA

This idea presses on an overlooked but fundamental feature of knowledge: the
agent's resilience. Even if the world stays fixed, small perturbations in how the agent
processes information, evaluates evidence, or revises beliefs may tip her into error.
Reflective luck thus challenges not only modal conditions for knowledge but also
calls into question the adequacy of standard Bayesian and evidentialist frameworks,
which typically focus on what evidence is available to the agent rather than how that
evidence is processed. The worry is not just whether the agent's belief could have
been false given slight changes in the world, but whether, given slight changes in her

own epistemic routines, it would have been false.

Miscevi¢ proposes that coherence plays a stabilizing role in combating reflective
luck. The idea is not merely that coherence justifies beliefs by virtue of mutual
support, as in classical coherentism (BonJour, 1985), but that it regulates belief
change over time. This is because a coherent belief system is less prone to abrupt,
haphazard revisions when new information is encountered. This dynamic role of
coherence could be understood as changing it from a condition on the synchronic
rationality of beliefs into a virtue that governs the process of belief revision itself. The
agent who aims to preserve coherence does not blindly follow the stream of
incoming information but resists revisions that would destabilize her cognitive

architecture.

This approach brings Miscevic's account into contact with virtue epistemology.
However, it does so in an unusual way. Standard virtue reliabilism emphasizes the
role of faculties like perception, memory, and inference as local, process-based
virtues whose reliability secures knowledge (Greco, 2003; Sosa, 2003). Miscevi¢
points to a different kind of virtue, which we will call a structural virtue, and which
concerns the organization and management of the agent’s entire belief system.
Coherence, on this view, is not simply another cognitive process among others, but
a higher-order capacity that shapes how agents integrate new information into their
cognitive economy. This is the kind of virtue that governs the reflective level of belief

managernent.

In fact, Miscevi¢’s proposal can be understood as an anticipation of the
contemporary turn toward higher-order evidence. Higher-order evidence concerns
information about the reliability of one's own cognitive processes or evidential

situation (Christensen, 2010; Kelly, 2010). Coherence plays a comparable role in



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh
Computational Modeling

Miscevic’s picture. The agent who notices that accepting a piece of evidence would
seriously reduce the coherence of her belief system may treat this fact itself as a
defeater for that piece of evidence. Coherence then serves as a kind of heuristic for
assessing whether new information is trustworthy or misleading. Under this
interpretation, coherence is not merely a matter of internal harmony but functions

as an indicator of the epistemic status of incoming data.

At first glance, this appears to be a powerful response to reflective luck. An agent
who uses coherence-sensitive updating will be less vulnerable to random disruptions,
since spurious bits of evidence often undermine coherence. Coherence acts as a
protective mechanism, filtering out information that would otherwise destabilize the
agent's belief network. However, Miscevi¢’s proposal raises a series of deep
philosophical challenges. First, is coherence a/ways an epistemic virtue? Can it
function as a reliable guide to truth across different kinds of environments? And
second, can coherence serve as a sfable stabilizer, or does it risk becoming
epistemically rigid, entrenching agents in false beliefs when their prior coherence is

itself based on distortions or biases?

These challenges have become especially pressing in light of recent discussions on
echo chambers, epistemic bubbles, and systematic misinformation (Nguyen, 2020;
Levy, 2021). The worry is that coherence-sensitive agents might, under certain
conditions, dismiss precisely the kind of disruptive evidence that could correct
entrenched errors. In such cases, the stabilizing power of coherence may exacerbate
reflective luck rather than alleviate it. The agent becomes stable—but stably

mistaken.

Furthermore, as Miscevic’s focus is different, he does not address the question that
plays an important role in formal epistemology: should we ever ignore evidencer In
formal epistemology, the standard answer seems to be negative: agents should
update on all available evidence (Carnap, 1947; Good, 1967). But a natural question
to ask in light of Miscevic’s discussion is whether we should sometimes reject
evidence that would cause a significant loss of coherence. Is coherence functioning
as a source of higher-order evidence about the unreliability of first-order evidence,
or is it serving as a heuristic that may violate evidential norms? What distinguishes

the virtuous use of coherence from mere epistemic conservatism or dogmatism?



ANALIZA:

10
EPISTEMOLOGIJA

Finally, Miscevi¢'s brief suggestion leaves open the question of whether coherence
can be formalized in a way that makes its epistemic role more than just a verbal
recommendation. What does it mean, precisely, to say that an agent's belief system
is more or less coherent? How can we measure coherence quantitatively? How does
coherence interact with belief updating in agents who encounter not only noisy but

also systematically biased information?
3 Modeling Coherence: Computational Framework and Agent Design

Miscevic’s proposal is philosophically suggestive but leaves the precise mechanics of
how coherence stabilizes agents largely unexplored. What exactly does it mean for
an agent to use coherence as a safeguard against reflective luck? Can this idea be
given formal shape? More importantly, can it be shown that such a strategy genuinely
helps agents reduce their vulnerability to epistemic luck, or does it risk merely
reinforcing whatever coherence they happen to start with, whether accurate or not?
To address these questions, we turn to computational modeling as our recently
proposed model seems applicable to this task (Justin & Trpin, 2025; Trpin & Justin,
2025).

The idea behind our approach is simple in spirit but philosophically potent: simulate
agents who update their beliefs about the world but who may impose coherence-
sensitive constraints on their learning. We implement this in a probabilistic setting,
using Bayesian networks to model both the environment and the agents’ beliefs.
Bayesian networks are well-suited for this task, as they encode probabilistic
dependencies between propositions and provide a natural representation of complex
evidential relationships. Agents maintain subjective probability distributions over
these networks and incrementally update their beliefs as they encounter new

information.

The core mechanism is belief updating. At each step, agents receive evidence about
probabilistic relationships between propositions. These inputs are not always
reliable. We explicitly distinguish between two broad types of environments. In #oisy
environments, agents face random errors: occasional misinformation, measurement
noise, or accidental inaccuracies. Such environments capture scenarios where
evidence is imperfect but does not systematically mislead. In contrast, biased

environments are adversarial. The evidence agents receive is systematically skewed in



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh

Computational Modeling 1

ways undetectable to them, reflecting phenomena such as selection bias, echo

chambers, or coordinated misinformation.

In our model, agents face a choice. They can either engage in pure probabilistic updating
(via so-called maximum-likelihood-estimation), which involves processing all
incoming evidence without further scrutiny, or they can act as coberence-sensitive agents,
who condition belief updates not only on the content of the evidence but also on its
impact on the overall coherence of their belief system. Coherence-sensitive agents
employ what we term a coberence filter: a defeater mechanism that rejects evidence if
its incorporation would produce a significant drop in the coherence of the agent’s
belief network.

To formalize this, we treat coherence as a structural property of the agent’s belief
system, operationalized as the degree to which the probability assignments of the
agent's view of the Bayesian network fit together in a consistent and integrated way.
When new evidence arrives, the agent assesses whether accepting it would
compromise coherence. If it does, the evidence is rejected. Otherwise, it is
incorporated via probabilistic updating as mentioned above. This approach, in a
sense, provides an idea that could be interpreted as broadly in Miscevi¢’s spirit, that
is, that agents should resist revisions that would destabilize the structure of their
beliefs.

This mechanism allows us to give concrete meaning to Mis¢evi¢’s concept of reflective
Inck. In his view, an agent is reflectively unlucky when minor perturbations, such as
receiving slightly different evidence or reasoning slightly differently, would have led
her to form significantly less accurate beliefs. In our model, this fragility is expressed
by the agent’s susceptibility to errors arising from informational noise or bias. We
systematically vary the evidence streams in our approach, introducing small
perturbations, and observe how agents respond depending on whether they employ

coherence-sensitive updating or not.

Importantly, this framework also puts pressure on Bayesian orthodoxy. Standard
Bayesian epistemology holds that agents should update their beliefs based on all
available evidence. But Mis¢evi¢’s proposal, interpreted in the outlined way, suggests
that agents should sometimes refrain from updating, precisely when doing so would

destabilize the broader coherence of their beliefs. Our model treats coherence as a



ANALIZA:

12
EPISTEMOLOGIJA

form of higher-order evidence: a cue indicating whether incoming information is
worth accepting. This raises important philosophical questions: when is it rational
to reject data? When, if ever, is it rationally permissible to override the principle of

total evidence in the name of preserving coherence?

The virtue-theoretic aspect of Miscevi¢’s proposal is also naturally captured in the
model. Coherence is treated as a cognitive virtue, not as an abstract value, but as a
mechanism that shapes how belief revision occurs over time. What makes it virtuous,
however, is not unconditional conservatism but its capacity to minimize reflective
luck by stabilizing belief-formation processes without insulating agents from genuine

corrective information.

With this setup, we can systematically explore the dynamics of reflective luck in
simulated agents. We track three key dimensions of epistemic performance, which
may be interpreted in terms that are broadly related to Miscevi¢’s (2007) account:
accuragy, the proximity of the agent’s beliefs to the actual probabilistic structure of
the environment; stability, the robustness of those beliefs to random or systematic
perturbations; and armchair luck, reflected by how close to truth an agent’s starting
point is. By comparing pure Bayesian agents and coherence-constrained agents
across both noisy and biased environments, we can begin to address the central
question: Does coherence genuinely reduce reflective luck, and if so, under what

conditions?

In the next section, we present the results of these computer simulations (originally
reported in Trpin & Justin, 2025). As we will show, the dynamics are far from
uniform. While coherence filtering improves stability and accuracy under conditions
of noise, it becomes epistemically hazardous under conditions of systematic bias,
thereby refining Miscevic’s proposal in important ways, and perhaps crucially, it
particularly helps when an agent has armchair luck in the sense of already starting

from a good position.
4 Coherence, Stability, and the Limits of Agent-Centered Virtue
Our simulations broadly vindicate Misc¢evi¢’s suggestion that coherence can stabilize

belief-formation, but they also expose a critical limitation. Whether coherence

functions as a cognitive virtue turns out to depend sharply on the character of the



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh

Computational Modeling 13

informational environment. What emerges is neither an unqualified defense of
coherence as an epistemic stabilizer, nor a wholesale rejection of its utility. Rather,
coherence acts as an environment-sensitive heuristi—valuable under some conditions,

harmful under others.

Let us begin with the positive case. In environments dominated by random noise,
coherence-sensitive agents consistently outperform purely first-order-evidence-only
agents. When evidence is occasionally but unpredictably distorted, as with common
sources of noise such as measurement error or incidental misinformation, agents
who filter updates based on coherence tend to avoid being destabilized by such
perturbations. They achieve higher stability and often higher accuracy across
repeated trials. In these contexts, Misc¢evié’s proposal comes into its own: coherence

acts as a virtue by resisting fragility in belief-updating.

Philosophically, this result is satisfying. Coherence, treated as higher-order evidence,
tracks what agents often dv in ordinary epistemic life. We are rightly suspicious when
a piece of information conflicts too radically with the rest of what we think we
know—not necessarily because we dismiss the information outright, but because the
incoherence itself serves as a defeater. Misc¢evid's intuition that coherence can act as
a reflective safeguard against luck is vindicated here. Note that even in cases where
coherence-filtering of evidence slows the agent’s updating towards the truth (relative
to considering all evidence), the agent still improves their previous position. We

show this in Figure 1.

Yet there is a temptation to think that the story ends here: that coherence is simply
a stabilizer, full stop. Our simulations decisively reject this tempting picture. In
systematically biased environments, where evidence is not randomly noisy but
selectively distorted, coherence filtering systematically misfires. Agents become
reflectively stable, but for the wrong reasons: they stabilize in error. Worse, because
they condition updates on preserving prior coherence, they tend to dismiss precisely
the kinds of evidence that could have corrected their false beliefs. The result is a
pernicious form of epistemic conservatism: agents immunize themselves against
correction while maintaining a high degree of internal stability. We show this in

Figure 2.



ANALIZA:

14 ] '
EPISTEMOLOGIJA
E 0.35 Agent Type
o 0.30 —— CoherenceAgent
lJ<|__; f‘ 0.25 NormalAgent
5 0.
g E 0.20|
8 o015/
wn
a 0.10
0 10 20 30 40 50
Step
E 0.6 Agent Type
2 0.5 1 —— CoherenceAgent
b E I NormalAgent
Y S04
c
© 0.31
e
()]
=) 0.2

0 10 20 30 40 50
Step

Figure 1: Distance from truth (as measured by the Kulback-Leibler divergence of the agent’s

probability distribution from the true distribution) over time. Top: high noise (30%) and

moderately accurate priors (20%). Bottom: low noise (5%), inaccurate priors (30%). The

Coherence agent is in blue, and the First-Order-Evidence-Only agent is in orange. The

shaded region around the lines represents the 95% confidence interval (the plots are from

Trpin & Justin, 2025, Fig. 5).

0.601
> 0.55 1
0.504
0.454

Accurac

0.404

0 10 20 30 40 50

Step

0.5
>0.4
0.3
0.2
0.1

Accurac

0.0+

10 20 30 40 50
Step

Figure 2: Evolution of one agent’s beliefs over time for high chance of receiving misleading

evidence (30%), inaccurate priors (35%), and the Hartmann-Trpin coherence measure. Top:

Coherence agent. Bottom: First-order-evidence-only agent. Note that, due to random

sampling of prior conditional probabilities, agents may start from different levels of prior

accuracy (the plots are from Trpin & Justin, 2025, Fig. 7).



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh

Computational Modeling 15

This result invites a natural philosophical question: Is coherence not supposed to
help detect bad evidence? Why does it fail here? The answer, which echoes familiar
worries about epistemic bubbles and echo chambers, is that coherence is blind to the source
of coherence. If agents start with already skewed priors, distorted by early bias or
incomplete information, then biased information may easily reznforce coherence rather
than disrupting it. Coherence filtering, in such cases, mistakes alighment with prior
beliefs for epistemic trustworthiness. The agent becomes stable, but not in the way

virtue epistemologists would hope—she is stable in ignorance.

This is connected to debates in virtue epistemology. Virtues, if they are to be
genuine, must reliably promote epistemic goods across the kinds of environments
agents actually inhabit. Virtues ate not mere dispositional tendencies, but apt
tendencies—reliable, but context-sensitive. Our results fit this framework. Coherence
is not an unconditional virtue, but a defeasible one. In noisy environments, it is helpful;

in systematically biased environments, it can become epistemically dangerous.

Another objection might be voiced from the Bayesian camp: Is this not just an
artifact of violating the Principle of Total Evidence? Shouldn’t agents, as Bayesians
maintain, always update their beliefs based on all available information, without pre-
filtering? MiS¢evi¢ anticipated this by framing luck as both a first-order and second-
order concern. In our model, coherence similarly does not simply overrule evidence;
instead, it acts as a second-order indicator that the incoming evidence may itself be
suspect. This maneuver works, but only partially. Our simulations show that
coherence is a good indicator under noise, but not under systematic bias, precisely
because bias masquerades as coherence when agents already have distorted priors.
The upshot is sobering but philosophically fruitful. Coherence does, in Mis¢evic’s

sense, mitigate reflective luck, but only under specific environmental conditions.

The broader lesson is that stability alone does not suffice for epistemic virtue.
Stability must be adaptive. Agents must distinguish between environments where
resisting perturbation is rationally virtuous and those where openness to incoherence
is, paradoxically, the route to epistemic improvement. Mis¢evi¢’s core insight—that
we should look to the agent’s dispositions, not just to the modal profile of beliefs—
therefore remains powerful. However, our findings suggest that agents require not
just stability, but context-sensitive stability—a kind of epistemic flexibility that can
distinguish noise from bias.



ANALIZA:

16
EPISTEMOLOGIJA

In the next section, we connect these results to broader themes in epistemology,
including the ongoing debates about higher-order evidence, agent-centered virtues,

and the role of coherence in belief dynamics.
5 Coherence, Reflective Luck, and Mi§cevi¢'s Agent-Centered Legacy

Miscevi¢’s important contribution is to have shifted the discussion of epistemic luck
from the external to the internal, from the variability of the world to the fragility of
the agent. His diagnosis of reflective luck is, in retrospect, disarmingly simple: even in
a world where the facts cooperate, an agent may form true beliefs for the wrong
reasons, because small, cognitively local perturbations could easily have led them

astray. Our simulations both substantiate and refine this insight.

The core virtue of Mis¢evi¢’s approach lies in its agent-centered focus. Traditional
safety-based accounts of luck concern themselves with nearby possible worlds:
Could the agent easily have been wrong if the world had been slightly different?
Miscevic asks instead: Could the agent easily have been wrong if she had been slightly
different? The locus of epistemic luck is thus relocated from the external world to

the agent’s own cognitive dispositions.

This shift is cleatly expressed in our model. Agents in noisy environments are
constantly bombarded by misleading signals. Those who are epistemically “flexible”
in the wrong way, i.e., who accept every piece of evidence without question, are
highly vulnerable. Coherence filtering, in this context, acts as a stabilizer against such
fragility, reducing the agent’s exposure to reflective luck. Beliefs formed under this
regime are not only more stable but also less accidentally true. In this sense,
coherence is performing exactly the role Mis¢evi¢ seems to have anticipated: it helps

agents avoid being epistemically lucky 7 the bad way.

Yet, as seems to be the unfortunate truth, no good deed goes unpunished. When
agents operate in environments marked by systematic bias, the same coherence-
driven strategy turns against them. Once prior beliefs are subtly skewed, whether
through selective exposure, initial misinformation, or sheer bad epistemic luck,
coherence filtering tends to reinforce the distortion. The agent becomes stable,

yes—but stably wrong. Worse still, the mechanism that was supposed to help the



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh

Computational Modeling 17

agent detect unreliable evidence now immunizes them from the very corrective

information they need.

Here, one might imagine Miscevi¢’s protest: “But I never claimed coherence would
eliminate reflective luck wnconditionally.” True enough. His original proposal was
careful to note that coherence does not guarantee immunity from reflective luck. Yet
our formal results bring this conditionality into sharp focus. Coherence can only play
its intended role when the environment cooperates by making incoherence a signal
of bad evidence. In biased environments, coherence can be systematically
misleading. This result dovetails with themes from virtue epistemology more
generally. Cognitive virtues must be understood as environment-relative. No capacity is

virtuous in isolation.

Our results also highlight a noteworthy and less commonly emphasized feature of
virtue epistemology: epistemic virtues may not be universally beneficial (one may, of
course, object that then these are no longer virtues, but if something is a virtue only
if it holds regardless of the environment, then the undertaking of virtue epistemology
seems rather doomed as there will hardly be any virtues). While virtues such as open-
mindedness or coherence-secking are often regarded as unconditionally conducive
to good epistemic outcomes, our model suggests that, when these dispositions are
impropetly calibrated—e.g., when agents weigh coherence excessively relative to
evidential input—they can systematically backfire, leading to polarization, dogmatism,
or resistance to evidence. This supports the view that epistemic virtues must be
appropriately tuned to their epistemic environment to promote accuracy, which also
aligns our view with what one may term ecological epistemology (cf. Thorstad, 2024).
Seen in this light, Mis¢evié’s proposal may be reframed. The virtue at stake is not
simply stability through coherence, but adaptive stability: the capacity to maintain
coherence when doing so is appropriate, and to revise or sacrifice coherence when
the situation demands it. The epistemic vice is not instability per se, but being stably

committed to error, locked into a coherent but mistaken wotrldview.

This diagnosis resonates with contemporary concerns in social epistemology about
the dynamics of epistemic bubbles, echo chambers, and information polarization
(Nguyen, 2020; Levy, 2021). In many real-world environments, systematic bias is not
merely an artifact of individual reasoning but a product of social structures and

interactions. Agents often become reflectively stable in virtue of the groups they



ANALIZA:

18
EPISTEMOLOGIJA

belong to, filtering information not only for internal coherence but also for
alignment with socially shared belief systems. In such cases, the very mechanisms
that preserve coherence may simultaneously reinforce group-based distortions,

making the agent's stability socially entrenched rather than epistemically vittuous.

Still, Miscevi¢’s insight stands. The problem is not that coherence cannot help. It
can, and does, in environments where random noise threatens belief stability. The
problem is that coherence is not enough. What agents need is adaptive coberence, capable
of adjusting when the coherence itself is the problem. Put differently, what agents
need is not simply a drive to maintain coherence, but a meta-virtue: the ability to
monitor when their coherence-based conservatism is epistemically appropriate, and

when it has turned into a liability.

Our results thus refine rather than reject Miscevi¢’s account. Reflective luck remains
a challenge. Coherence, treated as higher-order evidence, often helps in mitigating
it. But its effectiveness is contingent, shaped by the structure of the agent’s

informational environment.

Finally, note that our model focuses on probabilistic coherence, defined as a
property of an information set over which an agent has a defined subjective
probability distribution. While this provides a tractable and illuminating account of
one important aspect of coherence, recent work (Fogal & Risberg, forthcoming) has
argued that coherence has richer dimensions, including relations of positive support
and neutrality among attitudes, which cannot be fully captured within a purely
probabilistic framework. Our results should therefore be understood as clarifying a

significant, yet non-exhaustive, aspect of the epistemic landscape.
6 Conclusion

Miscevic’s account of reflective luck brought a neglected dimension of epistemic
evaluation to the forefront. The deepest threats to knowledge, he argued, do not
always stem from external contingency—fragile truths in nearby possible worlds—
but from the agent’s own instability. His proposal was modest yet powerful: perhaps
coherence, long appreciated for its synchronic virtues, also has a diachronic role to

play. Perhaps it can act as a stabilizer against the agent’s own cognitive fragility. Our



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh

Computational Modeling 19

computational exploration shows that this proposal is, in a sense, vindicated. But it

is also limited.

In environments dominated by random noise, coherence-sensitive agents
outperform their purely first-order-evidence-only counterparts. Their belief
trajectories remain closer to the truth, less sensitive to irrelevant perturbations, and
less hostage to evidential flukes. This is precisely the kind of reflective stability that
Miscevi¢ sought. Coherence seems to act, here, as a cognitive virtue. It protects the

agent not merely from bad luck 7z the world, but from bad luck 7n herself.

Yet, as we have seen, the success of this strategy is not universal. In environments
where the real threat is systematic bias rather than random noise, coherence becomes
epistemically hazardous. Agents who rely too heavily on coherence as a filtering
mechanism risk insulating themselves from exactly the kinds of corrective evidence
that could improve their beliefs. In such settings, coherence does not minimize

reflective luck; it entrenches it. Worse, it does so under the guise of stability.

This should not surprise us. After all, reflective luck is agent-centered. It is about how
fragile agents are in light of small perturbations. But not all perturbations are noise.
Some are corrections. Some are exactly what is needed for belief improvement. An
agent who is too stable—who ignores such perturbations because they threaten

coherence—may fall victim to a second-order epistemic vice: reflective rigidity.

Does this undermine Mis¢evié’s original insight? We believe it does not. If anything,
it enriches it. Reflective luck is indeed a real and important epistemic threat. Stability
is a plausible remedy—but only if it is adaptive stability. Coherence is thus best seen not
as an epistemic virtue sipliciter, but as an environmentally modulated heuristic.
When applied in the right contexts—noisy, chaotic, and unstructured informational
environments—it helps agents avoid cognitive fragility. When applied

indiscriminately, it can exacerbate the very problem it is meant to solve.

One could imagine Miscevi¢, were he to see these results, responding: “But of
course! Epistemic luck has many faces.” Indeed, the deeper lesson is that agents
need more than stability. They need #he right kind of stability. What matters is not just
that agents resist being easily thrown off by small changes, but that they are attuned



ANALIZA:

20
EPISTEMOLOGIJA

to which changes are merely noise, and which are genuine signals for epistemic

improvement.

In this light, coherence remains a valuable epistemic tool—but it must be deployed
reflectively and responsively. Our results do not just validate Miscevié’s focus on
agent-centered virtues. They show that computational methods can clarify how such
virtues operate, when they succeed, and where they risk failure. The future challenge,
both philosophically and practically, is to design strategies for agents—whether
human or artificial-so that they are capable of achieving adaptive coberence: resilient yet

not dogmatic; stable yet not blind.

The next step, both formally and philosophically, is to develop models and
frameworks that provide such meta-reflective capacities. Addressing this question
may require expanding Miscevic’s framework to include mechanisms for meta-
reflection, flexibility, and epistemic humility. But if the goal is agents who are not
just lucky to be right, but reliably so in virtue of their own cognitive constitution,

then Miscevi¢’s focus on agent-centered virtues is precisely where we must begin.

Acknowledgements

The authors acknowledge the financial support from the Slovenian Research Agency (research core
funding No. P6-0144). Borut Trpin furthermore acknowledges the financial support from the
Slovenian Research Agency, project No. J6-60107.

References

BonJour, L. (1985). The Structure of Empirical Knowledge. Harvard University Press.

Carnap, R. (1947). On the application of inductive logic. Philosophy and Phenomenological Research, 8(1),
133-148. https://doi.otg/10.2307 /2102920

Christensen, D. (2010). Higher-Order Evidence. Philosophy and Phenomenological Research, 81(1), 185—
215. https://doi.org/10.1111/§.1933-1592.2010.00366.x

Feldman, R. (2005). Respecting the evidence. Philosgphical Perspectives, 19, 95-119.
https://doi.org/10.1111/j.1520-8583.2005.00055.x

Fogal, D. & Risberg, O. (2025). Coherence and incoherence. Philosophical Review, 134(4), 405-454.
https://doi.org/10.1215/00318108-11964758

Goldman, A. 1. (1999). Knowledge in a Social World. Oxford University Press.

Good, 1. J. (1967). On the principle of total evidence. The British Journal for the Philosophy of Science,
17(4), 319-321. https:/ /doi.org/10.1093/bjps/17.4.319

Greco, J. (2003). Knowledge as credit for true belief. In M. DePaul & L. Zagzebski (Eds.), Intellectnal Virtue:
Perspectives from Ethics and Epistemology (Chap. 5). Oxford University Press.



B. Trpin, M. Justin: Coberence and Reflective Luck: Revisiting Mistevi¢ Throngh

Computational Modeling 21

Justin, M. & Trpin, B. (2025). Coherence-Based Evidence Filtering: A Computational Exploration.
Fortn: Proceedings of the Annnal Meeting of the Cognitive Science Society 47.
https://escholarship.org/uc/item/0668w8x3

Kelly, T. (2010). Peer disagreement and higher-order evidence. In R. Feldman & T. A. Warfield (Eds.),
Disagreement (pp. 111-174). Oxford University Press.

Levy, N. (2021). Bad Beliefs: Why They Happen to Good Pegple. Oxford University Press.

Longino, H. (1990). Science as Social Knowledge: 1 alues and Objectivity in Scientific Inquiry. Princeton
University Press.

Miséevi¢, N. (2007). Armchair luck: Apriority, intellection and epistemic luck. Acta Analytica, 22, 48-
73. https://doi.org/10.1007/BF02866210

Nguyen, C. T. (2020). Echo chambers and epistemic bubbles. Episteme, 17(2), 141-161.
https://doi.org/10.1017/¢pi.2018.32

Pritchard, D. (2005). Epistemic Luck. Oxford University Press.

Sosa, E. (2003). The place of truth in epistemology. In M. DePaul & L. Zagzebski (Eds.), Intellectual Virtue:
Perspectives from Ethics and Epistemology (Chap. 8). Oxford University Press.

Thorstad, D. (2024). Inguiry Under Bounds. Oxford University Press.

Trpin, B. & Justin, M. (2025). Coherence as a constraint on scientific inquity. Synthese 206, 200.
https://doi.org/10.1007/s11229-025-05281-3



22

ANALIZA:
EPISTEMOLOGIJA




ANALIZA

Let. 29, st. 1, str. 23-46, december 2025

Sprejeto
11. 6. 2025

Pregledano
21.10. 2025

Izdano
17.12. 2025

Kljuéne besede
fikcija,

literarni kognitivizem,
razumevanje,
propozicionalno
védenje,

epistemska vrednost

ANG1ZA

RAZUMEM ZGODBO — RAZUMEM SVET?
RAZUMEVANJE KOT EPISTEMSKA VREDNOST
FIKCIJE

MAJA NEMEC

Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija
maja.nemec@student.um.si

DOPISNI AVTOR
maja.nemec@student.um.si

Izvle¢ek Sodobne razprave v analiticni filozofiji fikcije so se
oblikovale okrog vprasanja o epistemski vrednosti literarnih
del. Clanek skusa s tezo, da je epistemski doprinos literature
bolje kot v iskanju golih dejstev iskati v razumevanju,
premostiti prepad med optimisti¢nimi literarnimi kognitivisti in
skepticnimi antikognitivisti. Temelj predstavlja razlikovanje
med propozicionalnim védenjem in razumevanjem, ki ga
literarna dela omogocajo tudi v nerealisticnih  Zanrih.
Razumevanje bo obravnavano kot samostojen epistemoloski
pojem, ki ni ena izmed vrst védenja. Pri tem se opiram na
sodobne neokognitivisticne pristope (Mikkonen, Ferran), ki
razumevanje obravnavajo kot osrednjo epistemsko vrlino, ter
na kritiko estetske razmejitve med filozofijo in literaturo
(Vidmar Jovanovi). V zadnjem delu clanka so analizirani
estetski ugovori proti kognitivizmu (Lamarque in Olsen), ki v
epistemski vrednosti fikcije vidijo trivialnost in nevarnost, da
slednjo s statusa umetniskega dela zreduciramo na didakti¢ni
pripomocek. Skusam pokazati, kako fikcija prek svoje estetske
forme in kompleksnosti omogoca kognitivne pridobitve, ki

presegajo didakti¢no vlogo.

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.23-46.2025
CC-BY, besedilo © Nemec, 2025 Y

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 29, no. 1, pp. 23-46, December 2025

I UNDERSTAND THE STORY — I UNDERSTAND
THE WORLD?

UNDERSTANDING AS THE EPISTEMIC VALUE
OF FICTION

MAJA NEMEC

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
maja.nemec@student.um.si

CORRESPONDING AUTHOR

maja.nemec@student.um.si

Abstract Contemporary debates in the analytical philosophy of
fiction have revolved around the epistemic value of literary
works. The article attempts to bridge the gap between
optimistic literary cognitivists and sceptical anti-cognitivists by
arguing that the epistemic contribution of literature lies more
in understanding than in the search for bare facts. The basis for
this is the distinction between propositional knowledge and
understanding, which literary works enable even in non-
realistic genres. Understanding will be treated as an
independent epistemological concept, distinct from a type of
knowledge. In doing so, 1 draw on contemporary
neocognitivist approaches (Mikkonen, Ferran), which treat
understanding as a central epistemic virtue, and on the critique
of the aesthetic distinction between philosophy and literature
(Vidmar Jovanovi€). The final section of the article considers
aesthetic objections to cognitivism (as developed by Lamarque
and Olsen), who argue that attributing epistemic value to
fiction is trivial and potentially dangerous, as it risks reducing
works of art to a purely didactic instrument. I attempt to
demonstrate how fiction, through its aesthetic form and
complexity, facilitates cognitive gains that extend beyond its

didactic role.

Accepted
11. 6. 2025

Revised
21. 10. 2025

Published
17.12. 2025

Keywords
fiction,
literary cognitivism,
understanding,
propositional
knowledge,

epistemic value

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.23-46.2025

CC-BY, text © Nemec, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 25

1 Uvod

Od samih zacetkov razvoja kultur je pripovedovanje zgodb med ljudmi prisotno vsaj
v tolik§ni meri kot potreba po razlaganju sveta. Literatura kaze svoje care ravno v
tem, da odpira vpogled v situacije, ki so za povprecnega posameznika v dejanskem
zivljenju popolnoma nemogoce. Oddalji se od realisticnih prikazov vsakdanjega
sveta in bralca popelje v svetove fantastiénih bitij, futuristicnih tehnologij, ¢utec¢ih
geometrijskih likov, hudicev, ki se spreminjajo v macke ipd. Skratka, zdi se, da je
posebnost fikcije ravno v tem, da je ta na videz popolnoma oddaljena od resnice. Ce
bi drzalo, da fikcija z resni¢nim svetom nima nicesar skupnega, bi njeno vrednost
lahko iskali samo na podrocju estetike. Razpravljati o epistemski vrednosti
literarnega dela bi bilo popolnoma odve¢. Pa vendar prevladuje splosno mnenje, da
nam zgodbe, ki jih beremo, povedo nekaj resni¢nega o svetu. Tipi¢en primer, ki kaze
na to, da resnico lahko spoznamo skozi zgodbo, so pravljice. Te so pogosto sluzile
kot ucinkovit didakti¢ni pripomocek pri ucenju moralnih in eti¢nih resnic. Neka
dejstva o svetu kompetentnemu bralcu lahko poda tudi realisticna literatura in
zgodovinski romani. Ta dela se vseeno razlikujejo od romanov, kot je Abottova
Dezela Ravnina (2018) ali Orwellova Zivalska farma (2005). Kaksno, e sploh kaksno
védenje nam lahko posreduje roman, katerega fabula se odvija v popolnoma

izmisljenem prostoru in ¢asu?

V ¢lanku bom zagovarjala, da literatura sicer lahko predstavlja vir propozicionalnega
védenja (kot so fakti¢ni podatki v realisticnih in zgodovinskih romanih), vendar ta
vrsta védenja ni v fikcijskih delih niti osrednja niti nujna, da jim pripisemo
epistemsko vrednost. Predpostavljam, da je mnogo pomembnejsi kognitivni
doprinos fikcije v sposobnosti vzbujanja razumevanja pri kompetentnem bralcu.
Zgodbe, realisti¢ne ali ne, nam omogocijo vzivetje v situacije, ki jih sami morda nikoli
ne bomo izkusili. Celo najbolj neverjetne pripovedi imajo zmoznost v nas vzbuditi
razumevanje, kak$no je zivljenje v neki druzbeni strukturi, kako se pocuti
posameznik, soocen z globoko moralno dilemo ali kako razmislja nekdo, popolnoma
prevzet od specificnega ¢ustvenega stanja. Ce je to res, potem epistemska vrednost
literature presega zanrske meje, najdemo jo celo v delih, ki zvrstno popolnoma
odstopajo od realisticne norme — modernisticnih delih, satirah, znanstveni fantastiki,
fantaziji ipd. Ugovori propozicionalnemu literarnemu kognitivizmu kazejo na to, da

je propozicionalno védenje omejeno na realisticno literaturo. Zdi se, da zmoznost



26 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

vzbujanja razumevanja skozi literarno delo presega to omejitev in je eden klju¢nih

elementov fikcije.

V clanku najprej obravnavam nekaj pojmov iz epistemologije in filozofije fikcije,
znacilnih za razprave v analiticnih krogih. Sledi groba predstavitev splosne oblike
literarnega kognitivizma. Skusala bom odgovoriti na klasicne antikognitivisticne
ugovore glede vprasanja resnice v fikciji, nanasajoc se na argumente, ki jih ponudijo
kognitivisti (npr. Friend, 2014). Izpostavljena bosta dva problema propozicionalne
teorije o pridobivanju védenja iz fikcije: omejenost epistemske vrednosti na
realisticno pripovedno fikcijo ter obravnavanje literature kot didakti¢nega
pripomocka namesto umetniskega dela. Predpostavljeno bo, da védenje (v ozki
definiciji) ni tisto, kar je prava epistemska vrednost literature, ampak je to vlogo
morda bolje pripisati razumevanju; prvi¢, ker to presega zanrsko omejenost in

drugic, ker ne ogroza estetskega aspekta literature, kvecjemu slednjega le Se obogati.
2 Pojmovni temelji: literarni kognitivizem in epistemska vrednost

V najsirsem smislu je literarni kognitivizem prepricanje, da je z branjem literature
mogoce pridobiti védenje, kar pomeni, da literarnim delom lahko poleg estetske
pripiSemo tudi epistemsko vrednost (Harold, 2019, str. 382). Splosna trditev
literarnih kognitivistov je naslednja: fikcijska dela, zlasti pripovedna in realisticna,
lahko sluzijo kot vir epistemske vrednosti v obliki védenja ali razumevanja. Stacie
Friend (2014) ustrezno opozarja Se na zahtevo po bralni kompetenci in vpelje pojem
kompetentnega bralca, tj. nekoga, ki ima dovolj poglobljeno poznavanje literature v
smislu sloga, zanra in pripovedi ter dovolj razvit mentalni okvir, da razume koncepte,
ki jih delo na tak ali drugacen nacin posreduje. Tak pristop k literaturi se pogosto zdi
samoumeven ali vsaj intuitivno privlacen. Spomnimo se samo, koliko literature je
kot obvezno branje vkljuéene v osnovnosolske in srednjesolske uéne naérte. Ce bi
profesorja slovenscéine vprasali, ali nas fikcija lahko ¢esa naudi, bi bil njegov odgovor
skoraj zagotovo pritrdilen. Literarni kognitivizem je zato vsaj na prvi pogled
mamljiva filozofska drza. Vseeno se stvari kaj hitro zapletejo, ko skusamo pojasniti,
na kaksen nacin fikcija posreduje védenje. Avtorji literarnih del namre¢ nikakor niso
zavezani k pisanju resni¢nih trditev. Se ve¢, karkoli je napisano v fikcijskem
kontekstu, tj. v kontekstu zgodbe, naj bi bilo v dobesednem pomenu zmeraj
neresnicno. To je osnovni izziv za literarnega kognitivista: Kako iz dobesedno

neresnic¢nih stavkov spoznamo dejanske resnice o svetu?



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 27

Preden nadaljujemo, je treba razjasniti nekaj osrednjih pojmov, s katerimi analiticna
filozofija povezuje podrodje fikcije in epistemologije. Zakaj sploh govorimo o
epistemski vrednosti literarnih del? Epistemsko vrednost povezujemo s t. i
kognitivnimi  uspebhi (angl. cognitive successes): resni¢nimi prepricanji, upravicenimi
prepricanji, védenjem in razumevanjem. Tem pripisujemo vrednost Ze zato, ker so
pogosto iz prakti¢nega vidika uporabni za posameznika (Bondy, b. d.). Na primer,
védenje o kemijskih reakcijah med snovmi nam je pomagalo, da smo izumili
uc¢inkovite detergente za odstranjevanje mascobe. Razumevanje katastrofalnih
posledic vojne nam (vsaj v teoriji) pomaga, da se tej na vsak nacin skusamo izogniti.
Nasprotno nam neresni¢na ali lazna prepricanja skodijo. Zamislimo si otroka, ki je
zaradi zavajajocega videoposnetka oblikoval lazno prepricanje, da so kapsule za
pomivalni stroj uzitne, zato se odloci eno poskusiti. Medtem ko bi bilo resni¢no
prepri¢anje v tem primeru uporabno, je zmotno prepricanje zanj Skodljivo, celo

nevarno.

Da so resni¢na prepricanja, védenje in razumevanje pomembni, je splosno sprejeto
stalisce, ki v epistemologiji sluzi kot temelj za Stevilne nadaljnje razprave o tem, kako
so taks$ni kognitivni uspehi med seboj povezani, ali jih je mogoc¢e med seboj
razlikovati, kako dolo¢amo njihovo vrednost ipd. Zdi se, da imamo neko intuitivno
hierarhijo o vrednosti treh omenjenih pojmov, pri ¢emer je védenje epistemsko bolj
dragoceno od resnicnega prepricanja, razumevanje pa je izmed vseh epistemskih
stanj najdragocenejSe, Ceprav je tezko pojasniti, od kod ta dodatna vrednost
razumevanja izvira in kaj je sploh tisto, kar doloca vrednost vsem stanjem. To
vprasanje presega okvir pricujocega teksta. V eseju je predpostavljeno le to, da sta
védenje in razumevanje dve razli¢ni epistemski stanji, ki ju ljudje visoko vrednotimo.
Za potrebe razprave o epistemski vrednosti fikcije bo dovolj brez utemeljevanja
sprejeti, da ima resnica za cloveka neko vrednost, zato je pri obravnavanju nekega
podroc¢ja nas epistemoloski cilj pridobiti resni¢na prepric¢anja in se izogniti zmotam.
Ko ta cilj preslikamo na podrogje literature, je nase osrednje vprasanje: ¢esa, ¢e sploh

Cesa, nas lahko fikcija nauci?

Trditi, da ima literatura epistemsko vrednost, torej pomeni predpostavljati, da lahko
fikcijska dela prispevajo k spoznanju podobno kot druge oblike raziskovanja tako,
da predstavljajo vir védenja, spodbujajo razumevanje ali bogatijo védenje o svetu, ki
ga ze imamo. Ta vrednost se razlikuje od drugih, neepistemoloskih vrednosti

literature, kot je estetski uzitek, custveno dozivetje, tudi zabava. Ker se filozofom



28 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

pogosto ocita, da podcenjujejo te vidike literature (Lamarque in Olsen, 1994), naj
poudarim, da te vrednosti v nobenem smislu nimajo manjSega pomena od
epistemske. Je pa res, da za razpravo o tem, Cesa nas lahko fikcija naudi, niso
sredi$¢ne. V zadnjem delu bom skusala odgovoriti na ocitke, da se z osredotocanjem
na epistemsko vrednost zanemarja estetska, s tem pa se literatura zmotno obravnava
kot potencialni didakticni pripomocek, namesto kot umetnisko delo. Kognitivisticna
razprava o literaturi se ostedotoca na vprasanje, ali literatura resnicno pozitivno

prispeva k nasemu spoznavanju sveta.

Pomemben razkorak med analiticnimi filozofi, ki se ukvatjajo z epistemsko
vrednostjo literature, je povzrocilo razlikovanje med propozicionalnim védenjem in
razumevanjem. Loc¢nica, ki se vzpostavlja znotraj kognitivisticnega kroga, je razlika
med mocnimi in Sibkimi oz. zmernimi kognitivisti (Harold, 2016, str. 385). Prva
moznost, ki jo zagovarjajo zagovorniki mocnega kognitivizma, je propozicionalno
védenje, pogosto opisano tudi kot védenje da. Gre za védenje o dejstvih, izrazenih z
resnicnimi propozicijami. V skladu s korespondenc¢no teorijo resnice lahko to vrsto
védenja definiramo kot korespondenco dejstev z resni¢nimi propozicijami. Edine
propozicije, o katerih lahko posedujemo védenje, so tiste, ki so resni¢ne (Currie,
2020, str. 83). Fakti¢ne podatke vsebujejo stevilna literarna dela, v Mannovem Dr.
Faustusu je na primer podrobno opisana Schonbergova dvanajsttonska glasbena
tehnika. Natancni so tudi opisi nemskih krajev, na katere referira. Podobno Jancar v
mnogih svojth romanih natan¢no opisuje Maribor v ¢asu prve in druge svetovne
vojne. V naturalisticnih romanih najdemo podrobne opise bioloskih procesov, v
novejsi ekokriti¢ni literaturi smo prica skoraj znanstvenim opisom zivali in raznih

podnebnih pojavov.

Zmernejse oblike kognitivizma se namesto na propozicionalno osredotocajo na
prakti¢ne in izkustvene oblike védenja, tj. védenja kako in védenja kako je biti nekaj.
Prakti¢no védenje v grobem pomeni posedovanje nekih spretnosti ali sposobnosti
in zmoznost zanesljivega doseganja cilja, npr. sposobnost voziti kolo. Izkustveno
védenje pomeni, na primer, vedeti, kako je obcutiti zalovanje ali kako je biti izob¢en
(Currie, 2020, str. 83; Green, 2022, str. 276). Literatura po teh definicijah bralca nauci
sposobnosti, kot je denimo izbolj$ana moralna obcutljivost ali empati¢nost. Ko
beremo o usodi Sonje iz Jancarjevega In fubezen tudi (2017), smo bolj pripravljeni
moralno obsoditi vojno nasilje. Nekateri menijo, da literatura ne posreduje védenja
v obliki dejstev, temvec nas spodbuja, da ponotranjimo nove nacine gledanja na svet

in s tem poglobimo védenje o svetu, ki ga Ze imamo.



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 29

V zadnjih letih se je razvila posebna veja literarnega kognitivizma, ki odgovor na
vprasanje o epistemski vrednosti literature vidi v razumevanju. Literarni
neokognitivisti (npr. Mikkonnen, 2021) zagovarjajo, da so fikcijska dela (ne glede na
zanr) v epistemskem smislu predvsem vir razumevanja, ne strogo propozicionalnega
védenja. Prvo se od drugega razlikuje po tem, da je holisticno, gre za razumevanje
celotnih teorij ali pojavov, ne posameznih propozicij. Hkrati ga ne pridobimo
naenkrat, ampak prihaja v stopnjah (Green, 2022, str. 277). Za védenje o dejstvih ne
moremo teci, na primer, da nekdo bolje ve, da je 2 + 2 = 4, pri razumevanju pa je
mogoce dolociti stopnje. Popolnoma smiselno se zdi reci, da uc¢enec A uéno snov
razume bolje kot ucenec B. Po Mikkonenu (2021) lahko razumevanje opisemo kot
siroko dojemanje vzorcev, povezav in pomenov: na primer, kako druzbene norme
oblikujejo nase dojemanje sveta ali kako se ohranja zatiranje. Za razliko od ozke
definicije propozicionalnega védenja razumevanje ni nujno povezano s posameznimi
resnicnimi trditvami, ampak z zmoznostjo umestitve pridobljenih informacij v

koherenten okvir.

Slednje bo pomembno predvsem zaradi problema upravi¢evanja prepricanj v fikciji.
Splosno velja, da mora biti prepricanje za to, da je utemeljeno (in lahko postane
védenje ali del razumevanja), podprto z ustreznimi razlogi ali dokazi. Nesmiselno bi
bilo zanikati, da se v literaturi pojavijo trditve, ki so resnicne tudi v vsakdanjosti.
Ampak, fikcija vsebuje tudi druge vrste stavkov, ki nikakor ne morejo biti dobesedno
resnicni. Avtorji v zgodbah pogosto ustvarjajo namisljene like, izmisljajo si bitja,
predmete, mesta, celo svetove. Vcasih bralca namerno zavajajo, pojavljajo se
nezanesljivi pripovedovalci in laznivi liki, ki podajajo popaceno resnico. Za veliko
zanrov literature je znacilno, da vedji del dela sestavljajo dobesedno neresni¢ni stavki.
Ampak, tudi v takih delih se pojavijo trditve, ki navajajo resni¢na dejstva. Kako naj
bralec loci eno vrsto stavkov od drugih? Kako vemo, katere stavke naj beremo kot

dobesedne resnice o svetu in katere kot izmisljeno zgodbo?
3 Propozicionalno védenje in problem upravicenja

Védenje po epistemoloskih teorijah zahteva resni¢no upraviceno prepricanje.
Spomnimo se slavnega primera Dezele laznih skednjev (Goldman, 1976, str. 772—
773). Turistka prispe v dezelo, kjer so po pokrajini postavljeni tako pravi skednji kot
lazni panoji skednjev, ki so pravim na las podobni. Pelje se mimo pravega skednja in
oblikuje prepricanje, da vidi skedenj. Ker ne ve, da se nahaja v pokrajini, kjer so lazni

skednji enako pogosti kot pravi, je zelo verjetno, da bi enako prepricanje (tj. »Videla



30 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

sem pravi skedenj«) oblikovala tudi, ¢e bi se peljala mimo laznega skednja. Splosni
zakljucek tega primera je, da turistkino prepricanje ni dovolj upravi¢eno, zato ga ne
moremo oznaciti kot védenje. Kot tako bi ga obravnavali Sele, ¢e bi se ustavila ob
skednju, ga obhodila in se prepricala, da je pravi (tj. si zagotovila ustrezne dokaze za
prepricanje). V tem primeru bi bilo turistkino prepric¢anje primerno (angl. ap?), saj bi

nastalo zaradi njene epistemske kompetence (Sosa, 2007).

Antikognitivisti v skladu s tem opozarjajo na problem upravicenja v literaturi, kjer
so pomesane dobesedne in izmisljene trditve, hkrati pa, kot opaza tudi Friend (2014,
str. 6-7), fikcija bralce pogosto zavede na enak nacin kot lazni skednji.
Postmodernisticna dela so znana po tem, da imitirajo neliterarne zanre. V romanih
se pogosto pojavljajo opombe, citati, razni navedki iz akademske literature, vendar
so izmisljeni in namerno dajejo lazni vtis, da so resnicni in zanesljivi. V romanu House
of Leaves Danielewskega (2000) nezanesljivi pripovedovalec, kot urednik pise neke
vrste Studijo o dokumentarnem filmu, za katerega se izkaze, da nikoli ni obstajal.
Roman je poln opomb in navedb iz raznih strokovnih virov, ki so popolnoma
izmisljeni. Ne samo, da so viri, ki jih pripovedovalec navaja v opombah, neresni¢ni,
film, o katerem pise, ni bil nikoli posnet, opombe same si med seboj nasprotujejo in
celotno besedilo postane nerazvozljiv kaos, ki bralca popolnoma zmede. Kako naj v

primeru takih del bralec izlus¢i resnico?

Friend zagovarja, da literarna dela lahko predstavljajo vir propozicionalnega védenja,
vendar to zahteva kompetentnost bralca in prilagoditev strategij branja glede na zanr
besedila, na naravo pripovedne strategije, ki jo ubira avtor ipd. Izhaja iz teze, da med
fikcijo in nefikcijo ni nobene epistemske razlike, ki bi preprecevala pridobivanje
védenja iz fikcije. Osredotoca se na tri klasi¢ne antikognitivisticne ugovore (Friend,
2014, str. 1-5):

1. Fikcijske trditve ne referirajo na realni svet in zato ne morejo biti resnicne.

2. Fikcija zahteva imaginacijo ali pretvarjanje, ne klice k prepricanju, da je nekaj
res. Nefikcija stremi k oblikovanju prepricanja. Ker védenje zahteva prepricanje,
fikcijska dela ne morejo biti njegov vir.

3. Tikcija ne zagotavlja dokazov ali utemeljitev, potrebnih za to, da bi prepricanja

predstavljala védenje.



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 31

V clanku zavrne vse tri ugovore. Ustrezno izpostavlja, da tudi trditve v literarnih
delih v¢asih referirajo na resni¢ne posameznike, kraje in predmete, kot je Napoleon
pri Tolstoju ali Nemcija pri Mannu. Hkrati popolnoma fiktivna dela véasih vsebujejo
dobesedno resni¢ne izjave. Kot primer navaja bioloske opise kitov v Moby Dicku
(Friend, 2014, str. 2-3), spomnimo se lahko tudi na matemati¢ne resnice, ki jih
podaja Abbotova Desela Ravnina (2018). Ceprav je delo kot eden prvih primerov
znanstvenofantasticnega zanra popolnoma nerealisticno (prikazuje namrec svet, kjer
bivajo govoredi in Cuteéi geometrijski liki), vsebuje toliko znanstvene teotije, da so

ga uporabljali kot u¢benik in uvod v teotijo ve¢dimenzionalnih prostorov.

Fikcija tudi ni nezdruljiva z ustvarjanjem prepricanj. Ceprav je res, da od bralca
zahteva bodisi imaginacijo bodisi pretvarjanje, da verjame zgodbi, to Se ne pomeni,
da bralca ne vabi k ustvarjanju resni¢nih prepricanj. Dejstva, ki jih poda fikcija, so
lahko implikativna, ni nujno, da so dobesedno izrazena. Bralec se lahko hkrati
pretvarja, da verjame zgodbi in je obenem iskreno preprican, da je del pripovedi
resnicen, na primer avtorjevi komentarji ali informacije o ozadju dogajanja (Friend,
2014, str. 3). Vemo, da je Zeitbloom v Dr. Faustusu (1986a, 1986b) le fikcijski lik,
vendar smo hkrati prepricani o resni¢nosti opisov nacisticne Nemcije, ki jih Mann

poda preko njega.

Njen zadnji odgovor antikognitivstom se dotika problema upravicevanja trditev.
Currie (2020), ki je do dejanskega pridobivanja propozicionalnega védenja iz fikcije
precej skepticen, sicer priznava, da je iz fikcije mogoce pridobiti dejanske
informacije, problem pa vidi v fikciji kot viru za pridobivanje zanesljivega spoznanja.
Navaja psiholoske studije, ki so pokazale, da so bralci, ki so brali dela z oznako
»fikcijag, pogosto zmanjsali kriticno presojo in so bili posledi¢no bolj dovzetni za
sprejetje laznih informacij. Friend trdi, in zdi se, da ustrezno, da je zanesljivost
pomembno vprasanje tako za fikcijska kot nefikcijska dela. Za resnico v nefikcijskih
delih, denimo ucbenikih, strokovnih ¢lankih in raznih raziskavah, naj bi jamcile
institucije, vendar to jamstvo ni vedno gotovo . Slednje je mocna in ne pretirano
intuitivna teza. Po Friend avtorji fikcije namerno vkljucujejo neresnice, vendar so
lahko tudi avtorji nefikcije nezanesljivi ali vkljucujejo izmisljene elemente. Vendar iz
tega Se ne sledi, da prepricanja, ki jih lahko pridobimo iz nefikcijskih del, zahtevajo
enako upravicevanje kot fikcijska dela. Mora obstajati razlog, zakaj naceloma
podatkom iz znanstvenega ¢lanka zaupamo bolj kot podatkom iz romana. Vloge
institucij ne moremo v celoti odpisati. Treba je izpostaviti, da Friend vseeno ne

zanika predpostavke, da je upravicevanje prepricanj v fikciji precej problemati¢no.



32 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

Razliko med nefikcijo in fikcijo pa raje kot v razliki upravicevanja trditev izpostavi
pri koli¢ini neresni¢nih trditev: »Dejstvo, da leposlovna dela obi¢ajno vsebujejo
veliko ve¢ fiktivnega gradiva kot neleposlovna dela, je epistemolosko pomembno,

saj so razlike v stopnji pomembne za védenje« (Friend, 2014, str. 5).

Nanasa se na epistemoloski pojem varnostnega pogoja (angl. safety condition), ki doloca,
da védenje zahteva prepricanja, za katera lahko dokazemo, da niso zlahka zmotna.
V primeru z laznimi skednji prepric¢anje o tem, da turistka vidi pravi skedenj, #: varno
(angl. unsafe), e je vecina skednjev v blizini laznih. Vec¢ kot je v okolici pravih
skednjev in manj kot je laznih, bolj varni so pogoji za oblikovanje prepricanja, da je
skedenj, ki ga vidi, pravi. Po analogiji fikcija ustvarja vec¢ epistemolosko nevarnih ali
negotovih pogojev kot nefikcija, saj vsebuje veliko vec¢ fikcijskih oz. izmisljenih
stavkov. Bralec zato iz fikcije lazje pridobi zmotna prepri¢anja kot pri branju
nefikcije. Ce Zelimo iz fikcije pridobiti védenie, to zahteva precej$njo previdnost.
Ampak, Friend (2014) navaja Stevilne psiholoske $tudije, ki kazejo, da so ljudje pri
branju fikcije pogosto premalo kriticni in fikcijske informacije zmotno sprejemajo
kot resni¢ne. To spodkopava zanesljivost védenja, pridobljenega iz fikcije. Podobno
opozarja tudi Currie (2020, str. 148).

Ena izmed moznosti obrambe za literarni kognitivizem je vpeljava fikcijske
kompetence. Friend (2014, str. 11) opozori na pojem kompetentnega bralca, tj.
nekoga, ki je dobro seznanjen z literarnim zanrom, ki ga bere, in je sposoben glede
na naravo zanra kriticno razlikovati med fikcijskimi in nefikcijskimi elementi v
literarnem delu. Po analogiji zagotavljanja varnosti prepric¢anj v primeru z laznimi
skednji Friend trdi, da je mogoce enako zahtevati od bralcev fikcije. Opozarja, da so
nekateri bralci bolj veséi od drugih v razlikovanju med fikcijskimi stavki in
dobesedno resni¢nimi trditvami. Kompetenco posameznika povezuje z njegovimi
predhodnimi stiki z Zanrom fikcije, ki ga v trenutku, ko pridobiva prepricanja, bere.
S terminologijo Ernesta Sose (2007) so prepricanja, pridobljena iz fikcije, lahko
ustrezna (angl. ap?) tudi Ce so sprejeta v nezanesljivih pogojih, v kolikor so posledica
ustreznega izvrSevanja kompetence. Torej, ¢e je bralec dovolj obsezno seznanjen z
nekim literarnim zanrom, lahko razvije strategijo, ki je ucinkovita za dolocene vrste
fikcije (npr. zgodovinski roman). Resni¢na prepricanja, ki jih oblikuje zaradi lastne
kompetence, so ustrezna in niso resnicna le po naklju¢ju. Ker niso posledica srece,

lahko taka prepricanja definiramo kot védenje.



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 33

Vpeljava kompetentnega bralca v teoriji dopusca sklep, da fikcija podobno kot
nefikcijski teksti ponuja moznost za pridobivanje propozicionalnega védenja.
Vendar, ali bralec, kot ga predpostavlja Friend, sploh obstaja? Green (2022, str. 19)
meni, da gre v tem primeru za empiricno vprasanje, ki bi, ¢e bi zeleli potrditi
verodostojnost teorije, zahtevalo eksperiment. Studije, ki jih navajata Friend (2014)
in Currie (2020), niso optimisti¢ne. Tudi ¢e v teoriji obstajajo bralci, ki so sposobni
iz fikcije pridobiti »ustrezna« resni¢na prepricanja v pogojih, ki jih neko literarno delo
zahteva, je teh bralcev verjetno zelo malo, hkrati pa morajo zato, da fikciji lahko
pripiSemo epistemsko vrednost, zavestno brati fikcijo z namenom, da iz nje izluscijo

ta dejstva. Zdi se, da tega vsaj v vecini primerov ne delamo.

V nadaljevanju bom obravnavala dve tezavi, ki jih vidim s tak$no definicijo
epistemske vrednosti fikcije. Prva tezava je, da obravnava propozicionalnega védenja
kot osrednje epistemske vrednosti fikcije to omeji na dolocene zanre. Kot izpostavlja
Currie (2020), se vecina razprav literarnih kognitivistov v razpravah osredotoca na
realisti¢cno pripovedno prozo. Kaj to pomeni za nerealisticno fikcijo? Je ta brez
epistemske vrednosti? Potemtakem od modernisticnih del naprej branje literature

nima kognitivnega doprinosa. Slednje se zdi absurdno.

Morda je taka kritika prestroga in prehitra, ¢e sprejmemo, da je propozicionalno
védenje mogoce pridobiti tudi implicitno, tj. ne zgolj iz eksplicitnih trditev, zapisanih
v besedilu. Temu bi pritrdili tudi skeptiki (npr. Currie, 2020). Ampak, ali res beremo
z namenom, da bi pridobili dejstva o svetur Lahko sprejmemo, da ni v naravi
literature nicesar takega, kar bi ji onemogocalo, da bralcu poda dejanske informacije.
Problem je v tem, da literature ne beremo (samo) za to, da bi pridobili informacije o
nekem podrodju ali ¢asovnem obdobju. Vojnih romanov ne beremo z namenom, da
bi pridobili podatke o $tevilu mrtvih. Redko kdo bo dejal, da bere Dr. Faustusa z
namenom nauciti se teorijo moderne glasbe. To je védenje, ki ga mimogrede
pridobimo ob branju. Ceprav je literatura zmozna podati propozicionalno védenie,
slednje ni niti osrednje niti nujno, da literaturi pripiSemo epistemsko vrednost.
Neokognitivisti predlagajo, da je tovrstno vrednost literature bolje kot s pojmom

propozicionalnega védenja razlagati z razumevanjem.

Drugo vprasanje se tice sploSnega vrednotenja literature. Na kak nacin pripis
zmoznosti podajanja propozicionalnega védenja vpliva na celostno vrednost

literature? Najbolj znano antikognitivisticno kritiko na tem podro¢ju v svojih



34 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

razpravah predstavljata Lamarque in Olsen (1994). Ugovarjata, da Cetudi literarna
dela bralcem prinasajo neko resnico o svetu, slednje ne prispeva k njihovi literarni
vrednosti. Obravnavanje literature kot podlage za pridobivanje dejstev lahko vodi v
napacno obravnavanje literarnih del kot didakti¢nih pripomockov, s ¢imer se

pozablja na njeno estetsko vrednost.
4 Problem propozicionalnega védenja v nerealisti¢ni fikciji

Predpostavimo, da obstajajo kompetentni bralci, ki znajo razlociti med fikcijskimi
stavki in trditvami, ki jih v literarnem delu lahko razumemo dobesedno. Vecina
razprav propozicionalnega kognitivizma se osredotoca na realisticne zanre literature.
To je pricakovano, saj so realisticni romani tisti, ki vsebujejo najve¢ resni¢nih
podatkov o svetu. Nenazadnje je mimesis resnicnega zivljenja tudi eden temeljnih
ciljev realisticne literature. Taka dela tudi omogocajo precej varne pogoje za
oblikovanje prepricanj, saj lahko upraviceno verjamemo, da so njihovi avtorji
zavezani k resnici. Z branjem ruskih klasikov zlahka oblikujemo resni¢na prepric¢anja
o ruski druzbi v nekem obdobju. Kako pa je z deli, ki niso realisti¢na ali realizem

celo zavracajo?

V Abbottovi Degeli Ravnini zgodbo pripoveduje geometrijski lik Kvadrat. V delu
imajo geometrijski liki cloveske lastnosti in Zivijo v skupnosti, strogo razdeljeni na
druzbene razrede. Vseeno delo vsebuje ogromno matemati¢nih resnic, ki jih bralec
brez tezav izluséi kot dobesedne trditve. Celo sama pripoved se za¢ne kot poucna
lekcija iz geometrije in Sele nato preide v satiri¢no prispodobo viktorijanske Anglije.
Da pionir znanstvenofantasticne proze lahko sluzi kot temelj za pridobivanje
propozicionalnega védenja, podpirajo Stevilni matematiki in fiziki, ki delu pripisujejo
znanstveno relevantnost na podrodju relativnosti in ve¢dimenzionalnih prostorov.
Slednje podpira, da je propozicionalno védenje mogoce najti tudi v delih, ki niso

mimeti¢na, zgodovinska ali realisticna.

Abbottovo delo poleg razlage vec¢dimenzionalnosti prostora sporoca $e nekaj
drugega — Dezgela Ravnina pod vladajoéim plemstvom Krogov je satiricna slika
angleske druzbe iz ¢asa avtorjevega zivljenja. Aktualnost (in s tem vrednost) dela
lahko Se danes iS¢emo v kritiki zaprte druzbe, obsedene s hierarhijo druzbenih
razredov, med drugim definirane z zatiranjem in ponizevanjem zensk. Sandi Kodri¢

(v Abbott, 2018, spremna beseda), prevajalec romana v slovenscino, o delu pise:



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 35

»Vecna aktualnost Dezele Ravnine nas ne bi smela presenecati. Dokler so med
clovestvom doma zaplankanost, konformizem in nepripravljenost pogledati ¢ez
plot, torej 'onkraj svoje dimenzije', so nekje vmes tudi drugi ljudje, ki na to ne nehajo
opozarjati.« Slednje nakazuje na pomemben kognitivni doprinos romana, ki pa ni

enak matematicnim resnicam, ki jih bralec lahko pridobi iz teksta.

Morda je nazornejsi primer antiutopi¢ni roman Berte Bojetu Filio ni doma (1990).
Fabulo o bivanju v neimenovanem totalitarnem rezimu pripovedujejo trije
pripovedovalci, vsi prebivalci neimenovanega otoka. Iz perspektive pripovedovalcev
spoznavamo zivljenje v izmisljeni druzbi, kjer oblast z bolestnim nadziranjem
spolnosti in zagotavljanjem odtujenosti med ljudmi ohranja nadzor nad
posamezniki. Vsi liki v delu so fikcijski. Druzba, opisana v delu, je neobstojeca in vsi
groteskno travmaticni dozivljaji likov so fikcijski. Po teoriji propozicionalnih
kognitivistov je tak roman brez epistemske vrednosti, ker ne vsebuje trditev, ki bi jih
lahko oblikovali v upravicena resni¢na prepricanja. Ampak zgodba, ceprav v celoti
fiktivna in izjemno fragmentarna, dosledno prikaze problematiko Zivljenja v sistemu,
kjer posameznik ni svoboden, preko alegorij bralcu podaja odlicen uvid v
problematiko neenakosti spolov, se upira dvojim merilom v vzgoji in poudarja

potrebo po prevzgoji z nasiljem prezete zatirajoce druzbe.

Neokognitivisti predlagajo, da je epistemsko vrednost literature v takih primerih
bolje iskati v njeni sposobnosti, da nam poda poglobljeno dojemanje nekih
konceptov, pojmov, druzbenih struktur ipd. Delo Filio ni doma nam ne podaja
cksplicitnih trditev o trpljenju zensk, ki jim je zaradi dvojne vzgoje onemogocena
izobrazba. Ne nau¢imo se nobenih dejstev o tem, kako so bile zenske v preteklosti
zatirane. Lahko pa, s povezavo védenja o zatiranju zenk, ki ga Ze imamo in s pomocjo
zgodbe, ki jo beremo, dosezemo S$irSe razumevanje problema. A kaj tocno je
razumevanje, ki naj bi ga bodisi pridobili bodisi poglobili? In v ¢em se razlikuje od
védenjar Izziv za neokognitiviste je iz tega vidika predvsem ustrezna definicija

razumevanja, ki tega:

a) loci od propozicionalnega védenja in

b) pojasni, kako ga pridobimo iz fiktivnih del.



36 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

5 Razumevanje kot osrednja epistemska vrednost fikcije

Literarni neokognitivisti trdijo, da je razdor med pretiranim optimizmom
kognitivistov in skrajnim skepticizmom antikognitivstov mogoce premostiti s
pojmom razumevanja. To najprej zahteva priznanje antikognitivisticnih ugovorov,
da fikcija (Ce jo pojmujemo $ire od realisticnih in mimeti¢nih Zanrov) redko prinasa
propozicionalno védenje na nacin, ki bi ustrezal standardom utemeljitve v filozofiji
ali znanosti. Vseeno pa je zmotno popolnoma odmisliti njeno epistemsko funkcijo.
Antikognitivisti imajo prav, ko poudatjajo, da fikcijska dela v $irSem spektru redko
vsebujejo preverljiva dejstva ali dokaze za trditve v strogem pomenu besede. Vendar

se zdi, da to ni dovolj, da bi literaturo v celoti oznacili kot epistemsko prazno.

Mikkonen (2021, str. 69) opozarja na intuitivna prepric¢anja literarnih kritikov, saj so
ti navsezadnje del institucije, ki se s fikcijo najpodrobneje ukvarja. Velik del sodobne
literarne vede je preprican, da literarna dela vsebujejo neke vrste epistemsko
vrednost. Od poststrukturalizma naprej se literaturo v vecji meri vedno obravnava v
$irSem kontekstu, ne kot izolirano podrocje. Povezuje se jo s feministicnimi in
postkolonialnimi $tudijami, aktivisticnimi gibanji, ekologijo itd. Vsi ti raziskovalci, ki
literaturo obravnavajo v kontekstu, vezanem na posebno podro¢je, eksplicitno ali
implicitno predpostavljajo, da so fikcijska dela povezana z realnim svetom in da ta
dela vsebujejo nekaj, kar pomembno vpliva na nase razumevanje nekega posebnega

podrodja.

Ce sprejmemo intuicijo, da je fikcija z epistemskega vidika vseeno pomembna,
ceprav le redko podaja propozicionalno védenje v najozjem smislu, je treba
razjasniti, v kaksni obliki lahko to vrednost izlus¢imo. Mikkonen (2021, str. 69) trdi,
da gre vsaj deloma za pojmovni problem: »Debata torej ne zadeva pomena literature

same, ampak epistemoloski izraz, ki se uporablja za opisovanje tega pomena.«
> 5 ] g

Zakaj razumevanje? Nekateri filozofi (apr. Grimm 2014) izhajajo iz grske besede
episteme, ki v grobem oznacuje to, da nekaj »dojamemox ali »uvidimo, kako so razli¢ni
deli sveta sistemati¢no povezani«. Odnos med razumevanjem in vedenjem spada
med vprasanja sodobne epistemologije. Nanasajoc¢ se na sodobno epistemologijo in
filozofijo znanosti, Green (2022, str. 276-277) izpostavlja dva nacina, kako je

mogoce razlikovati med védenjem in razumevanjem:



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 37

a) Razumevanje je posebna vrsta védenja (Grimm, 2014).
b) Razumevanje ni vrsta védenja, temvec je samostojna epistemska vrlina (Elgin,
2014).

Mikkonen se bolj osredotoc¢a na drugo pojmovanje razumevanja kot posebne
epistemske kategorije, verjetno, ker ta ne zahteva potrjevanja posameznih trditev in
je zato za naravo literarnih tekstov primernejsa. Na podlagi definicij, ki jih podajajo
epistemologi in filozofi znanosti, je izpostavil sedem pomembnih lastnosti
razumevanja (Mikkonen, 2021, str. 51-52):

1. Razumevanje je holisti¢no, zajema pojav v celoti in ne more biti »razlomljeno«
na dele.

2. Razumevanje je opazanje in ustvarjanje povezav med deli védenja.

3. Razumevanje je dodeljevanje pomembnosti posameznim resnicam. Kognitivni

proces ne zajema zgolj ucenja novih resnic, ampak tudi poglabljanje tega, kar ze

vemo: ocenjevanje informacij, ki so nam na razpolago.

Razumevanje je ne-dejstveno.

Razumevanje se vzpostavlja v stopnjah in je proces.

Razumevanje je vecinsko nepropozicionalno.

A

Razumevanje je dosegliivo na razlicne nacine. Alternativne teorije lahko

poglobijo razumevanje o isti temi.

Po tej teoriji razumevanje ni nujno omejeno na kopicenje resni¢nih trditev, ampak
vkljucuje tudi razumevanje pomenov, pojmov, stanj, odnosov in perspektiv. V tem
smislu epistemski prispevek literature ni v tem, da kot znanstveni u¢beniki posreduje
dejstva o svetu, temve¢ je neke vrste medij, ki bralcem omogoca, da cloveske
izkusnje, moralne konflikte in socialne strukture umestijo v koherenten okvir. Za
razliko od propozicionalnega védenja razumevanje ni omejeno na realisticno fikcijo
in dela, ki referirajo na realne dogodke, ampak se razteza na modernisticna dela,

satiro, fantazijo in druge domiselne zanre.

V primerih za obravnavo literature kot sredstva za »razsirjanje razumevanja« se
Mikkonen sklicuje na modernisti¢ne romane Virgine Woolf. Predpostavlja, da gre za
dela, ki presegajo »zgolj« posredovanje propozicijskega védenja. S svojo
kompleksnostjo, osredotocenostjo na notranja stanja posameznika in nenavadno
predstavitvijo delovanja ¢loveskega uma naj bi besedila, kot je Gospa Dalloway (1976)

prispevala k razdirjenemu razumevanju. Meni, da je modernisticna proza odlicna



38 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

podlaga za epistemolosko obravnavo, saj njeni avtotji raziskujejo vprasanja, kot je
»Kaj je mogoce vedeti?« in se osredotocajo na mentalni svet likov. Da lahko tudi
takim delom pripiSemo epistemsko vrednost, podpirajo tudi namere njihovih
avtorjev. Mikkonen se nanasa na programski spis Moderna proza Virginije Woolf
(1925), kjer pisateljica zavraca mimeticno prikazovanje sveta z linearnim potekom
dogodkov v zgodbi in poziva k fragmentiranim zgodbam, ki zajemajo ¢lovekovo
kompleksno ter neurejeno subjektivno izkusnjo. O tem, da tudi taki zapisi pozitivno
vplivajo na kognitivne procese, pricajo literarne kritike, ki v delih vidijo »realisti¢cno

globino«.

Mikkonen vseeno priznava problem zanesljivosti avtorjev, s katerim se sooca
literarni kognitivizem, vendar samo v primeru, ko taksna dela obravnavamo prevec¢
neposredno oz. mimeti¢no. Preprosto vzivljanje v fikcijske like ne prinasa nujno
resnicnega spoznanja o dusevnih stanjih. Virginia Woolf, denimo, ni bila
psihologinja s poglobljenim védenjem o shizofreniji. Njene literarne upodobitve
shizofrenega zivénega zloma pri Septimusu Smithu zato po kritiki antikognitivistov
ne zagotavljajo upravicenega védenja o shizofreniji. Se ve¢, nekateri kritiki (npr.
Harold, 2016, str. 383) trdijo, da lahko take predstave ustvarijo iluzijo védenja, ki je

epistemolosko in eti¢no vprasljiva ali celo skodljiva.

Namesto natan¢nega posnemanja realnosti se Virginia Woolf posluzuje umetniske
konstrukcije zavesti posameznikov. Zdi se, da se z odpovedjo mimeticnemu
prikazovanju realnosti, modernizem izogne kritiki o avtorjevi zanesljivosti, saj
epistemoloska vrednost teh del ni v realisticnem prikazovanju mentalnih bolezni,
ampak v Sirjenju bral¢evih kognitivnih okvirjev s prikazovanjem kompleksnosti
delovanja zavesti, notranjega monologa posameznika ipd. Tu ne gre ve¢ za
pridobivanje védenja v smislu podajanja trditev, ampak za usvajanje razumevanja
preko literarnega sloga, nacina pripovedi in zgradbe del ter s posebnim umetniskim

jezikom.

Mikkonen zagovatja, da modernisti¢ni romani prav s svojo nenaravnostjo razsitjajo
bral¢eve kognitivne okvire in s tem dosegajo epistemsko vrednost. Ne ponujajo
enoznacnih odgovorov, ampak izzivajo raziskovanje in prevrednotenje konceptov,
ki jih bralec Zze pozna. Modernisticna in postmodernisticna dela nas pogosto
zmedejo. Po Mikkonenu ta zmeda ni epistemska pomanjkljivost, ampak dragocen

element, morda edinstven fikciji, ki bralca »predrami iz dogmati¢nega misljenja, ga



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 39

opozorti na lastne poenostavitve ter ga spodbudi k prevprasevanju in reviziji njegovih
konceptualnih virov«. S tem naj bi literatura razkrivala nase kognitivne omejitve in

predstavljala moznosti za novo razumevanje razlicnih aspektov zivljenja.

Ce povzamemo: neokognitivisti¢na pozicija, kot jo zagovarja Mikkonen, epistemsko
vrednost fikcijskih del vidi v posredovanju razumevanja z ozirom, da slednjega ne
dobimo iz objektivnih resnic, ki jih moramo izlusciti iz dela. Razumevanje
pridobivamo s procesom vkljucevanja v branje fikcije. Med branjem potekajo miselni
procesi, ki vodijo k prevprasevanju obstojec¢ih prepricanj o svetu, poglabljajo
razumevanje tistega, kar nam je Ze znano in morebiti celo razkrivajo nove pojmovne
povezave. Zmeda in dvoumnost fikcijske literature nimata samo umetniske
vrednosti, temve¢ sta »kognitivno dragoceni«, ker nas opozarjata na prehitre
poenostavitve, ki smo jih ponotranjili, in na dogmati¢ne predpostavke, ki so se nam
do vkljucenosti v bralni proces nekega dela zdele samoumevne. Hkrati nas tak$na
dela pogosto spodbujajo k eticnemu premisleku. Literarna dela razlagajo in s tem
ponujajo vpogled v najrazli¢nejSe custvene procese (npr. potek zalovanja) in potek
posameznikovih dejanj, njihova umetniska struktura (zunanja forma) pa nam
omogoca vpogled v literarne sheme in tehnike pripovedovanja. Tudi obliko
literarnih del lahko obravnavamo kot »kognitivno korist, saj v delih opazimo razne
retoricne elemente, ki jih srecamo tudi izven fikcije (npr. zavajanje v oglasih ali
politicnih govorih). Razumevanje, ki ga posreduje literatura, je relacijsko, kar
pomeni, da ga pogojujejo kompetenca bralca, interpretativni okvir, predznanje in
interes. Na kratko, epistemska vrednost literature je utemeljena v njeni sposobnosti,
da prek kompleksnosti, dvoumnosti in umetniske forme spodbuja refleksivno in

dinamicno razumevanje sveta.

Zaenkrat kaze, da je razumevanju kot osrednji epistemski vrednosti fikcije vredno
posvetiti ve¢ pozornosti. Ugovor, da je definicija epistemske vrednosti literature kot
zgolj kopicenja resni¢nih trditev preozka, upravicujejo razne institucije, ki se
ukvarjajo z umetnostjo in je nikakor ne dojemajo loceno od kognitivnih koristi.
Literarna ekokritika na primer v znanstvenofantasti¢nih in distopi¢nih zanrih vidi
moznost za opozarjanje na problematiko antropocentrizma in nevarnosti podnebnih

sprememb.! Vpeljava razumevanja omogoca, da potrdimo intuicijo o pozitivhem

' To npt. izpostavlja Studija Jozice Ceh Steger: Roman o podnebnih spremembab med znanstveno fantastiko in realnimi
igkusnjami (2024).



40 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

kognitivhem prispevku literature, Ceprav nas ta pogosto zmede, zavaja in celo

predstavlja nevarne pogoje za to, da oblikujemo Skodljiva prepricanja.

Ampalk, ali je sploh prav, da literaturi pripisujemo epistemsko funkcijo? Teorijam, ki
v umetniskih delih vidijo predvsem zmoznost predajanja znanja, se pogosto ocita,
da pozabljajo estetsko vrednost in umetniske stvaritve v prvi vrsti napac¢no dojemajo
kot didakti¢ni pripomocek. Ostaja Se najradikalnejsi ugovor literarnim kognitivistom
— tudi ¢e imajo fikcijska dela zmoznost posredovati bodisi védenje bodisi
razumevanje, kognitivni prispevek, ki pridobimo bralci, ne doda nicesar k njihovi
literarni vrednosti (Kroon in Voltolini, 2024).

6 Odnos med epistemsko in estetsko vrednostjo literature

Peter Lamarque in Stein Haugom Olsen sta v vplivnem delu Truth, Fiction, and
Literature (1994) oblikovala argument za eorjjo fikcije »brez resnice« (angl. »no-truth« theory
of fiction). Ceprav priznavata moznost, da fikcijska dela vsebujejo neke resnice o svetu,
trdita, da resni¢nost trditev v fikcijskih delih nima nikakr$nega pomena za njihovo
literarno vrednost. Ob branju del sicer pogosto dobimo nek uvid v to, kako je na
primer doziveti izgubo bliznjega, imaginativno vkljucevanje v fikcijo po tem staliscu
nikakor ne more rezultirati v védenju ali razumevanju v strogo epistemoloskem
smislu. Ne oporekata, da literatura ponuja priloznost za pristno »imaginativno
izkusnjog, ki pusti nek vtis. Vendar po tem stalid¢u taka izkusnja ne more biti

epistemolosko utemeljena.

Lamarque (npr. 2010) idejo razvije naprej in poudarja, da so kognitivni pridobitki
literature zunanji glede na njeno primarno, estetsko funkeijo. Delo samo naj ne bi
vsebovalo posebne epistemske vrednosti, saj je védenje (ali pogloblieno
razumevanje), ki ga pridobimo z branjem, odvisno od bral¢evega predhodnega
védenja in njegove interpretacije, ne pa od ¢esarkoli, kar bi bilo notranje delu. S tega
vidika bi pripisati literaturi funkcijo posredovanja razumevanja pomenilo napacno
obravnavanje njene estetske in imaginativne funkcije kot epistemoloske. Vrednost
literature je temu slede¢ predvsem v njenih estetskih lastnostih, ne v njeni domnevni

sposobnosti postedovanja védenja ali razumevanja.

Kritike epistemske vrednosti literature se loti z ve¢ vidikov. Najprej opozatja, da so
resnice, ki jih lahko pridobimo iz besedil, pogosto tako trivialne, da jih ne moremo

obravnavati kot epistemsko pomembnih. Ce literarno delo razumemo zgolj kot



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 41

»nosilec spoznanj«, bistveno zreduciramo njegovo vrednost. Prava vrednost dela je
v njegovi izrazni modci in posebnem jeziku, ne v sporocanju dejstev in prevetljivih
trditev. Kot primer navede Shakespearjeva dela. Opis spanca, ki ga beremo v
Macbethn (2016), nam z vidika informacij o svetu ne pove nicesar novega. Vseeno
nas opis navdusi, vendar ne zaradi kognitivnega doprinosa, temvec zaradi posebnega
sloga in rabe besed (2010, str. 376).

Na pomen predhodnega védenja, kot je, na primer, poznavanje zgodovinskega
ozadja, zanra dela in specificnih dogodkov, ki so za doloc¢eno delo pomembni,
opozatjajo tudi literarni kognitivisti. To¢no to izpostavlja Friend (2014) s pojmom
fikecijske kompetence. Bralec, ki nima ustreznih kompetenc, dela ne bo razumel. Ce
beremo Filio ni doma in nimamo nobenega predznanja o problemih dvojne vzgoje in
omejevanja svobode v totalitarnih rezimih, ne bomo pridobili razumevanja, da delo
predstavlja kritiko tak$ne ureditve. Ampak, enako bralno kompetenco zahteva tudi
estetsko vrednotenje dela. Tezko bi dokazali, da cenimo romane Virginie Woolf
samo zaradi njenega pisateljskega sloga, ¢e jih ne bi znali vsaj v grobem

kontekstualno nekam umestiti.

Naprej, vecina kognitivistov bo sprejela, da literarni teksti v svojem bistvu niso
neposredni nosilci dejanskih informacij. Toda to ne pomeni, da je kakr$na koli
kognitivna vrednost, ki jo nudi literatura, zgolj naklju¢na in zunanja. Nasprotno,
neokognitivisti, kot je Jukka Mikkonen, trdijo, da literatura omogoca posebno
razumevanje, ki je nelocljivo povezano z branjem fikcije. Razumevanje, kot ga
opredeljuje Mikkonen (2021), je relacijsko in se z branjem v stopnjah vzpostavlja z
aktivnim vkljuéevanjem v proces raziskovanja konceptov, prevprasevanjem ze
oblikovanih prepri¢anj, s spoznavanjem lastnih omejitev ipd. Vse to je posredovano

skozi kompleksne in pogosto dvoumne literarne oblike.

Ko beremo Mollyjin monolog iz Uliksesa (1993), je nacin pripovedi tisti, ki bralcu
posteduje razumevanje, kaj je tok misli. Uporabljenih je izjemno malo lodil,
fragmente misli, ki preskakujejo iz ene v drugo, povezujejo le nakopiceni vezniki, ki
ohranjajo obcutek kontinuitete. Nenchno menjavanje tem, raba preprostih,
neknjiznih in vulgarnih izrazov, nenaravne stavéne strukture ipd. bralcu omogocijo
pristen obcutek vpogleda v miselni proces posameznika. V tem primeru je sama
struktura pripovedi tista, ki nam nekaj posreduje. To nekaj se zdi smiselno definirati
kot razumevanje delovanja miselnega procesa, c¢e izpolnjujemo pogoje

kompetentnega bralca (imamo neko predhodno védenje o zanru dela, toku misli in



42 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

miselnih procesih kot takih). Z obliko pripovedi Joyceovo delo spodbuja in veca
nase razumevanje, kar pomeni, da je razumevanje kot epistemska vrednost vkljuceno
v estetsko obliko. To podpirajo tudi manifesti in eseji avtorjev o lastnih intencah.
Mikkonen (2021) navaja programski spis Virginie Woolf, ki poziva pisatelje, naj ze z

nacinom pisanja prikazejo ¢lovekovo zavest.

Ceprav ne zanika, da je literatura lahko kognitivno koristna v smislu spodbujanja
empatije in poglabljanja razumevanja, ki ga ze imamo, Lamarque strogo zavraca
moznost pridobivanja novih prepricanj ali preverljivih dejstev samo iz dela. Trdi, da
v najbolj optimisticnem pogledu literarno delo lahko dodatno pojasni, kar Zze vemo.
S tem naj bi se potrjeval ugovor trivialnosti, ker nam z epistemoloskega vidika fikcija
ne more zanesljivo podati ni¢esar novega. Vpelje razlikovanje med fikcijo in
tilozofijo, pti cemer naj bi bila slednja sredis¢no usmerjena v Sirjenje razumevanja in
jo cenimo ravno zaradi kognitivnih koristi, cilj fikcije pa naj bi bil v prvi vrsti estetski
uzitek in imaginativna vpletenost. To dodatno podpira ugotovitev, da so prevec
didakti¢na dela obicajno literarno manj cenjena. Ucenje iz literature je zato prej
stranski ucinek kot bistveni cilj (Lamarque, 2010, str. 380-382).

Lamarquova krititka grozi s trivializacijo epistemske vrednosti fikcije.
Neokognitivisticno pojmovanje razumevanja, kot ga predstavlja Mikkonen, se
trivialnosti, kot je golo ponotranjenje ze znanega, izogne. Vloga fikcije v kontekstu
spoznanja je globoka prav zato, ker fikcija s posebno obliko in na¢inom tisto, kar
nam je morda Ze znano, organizira v nove mreze pomenov. Vendrell Ferran
radikalizira Mikkonenovo teorijo in poudarja, da je razumevanje, pridobljeno iz
fikcije, transformativno. To pomeni, da preoblikuje nase poglede in interpretativne
sposobnosti, s ¢imer vpliva na spremembo v nas samih (Vendrell Ferran, 2024, str.
33-35).

Formalna in stilisticna kompleksnost dobre fikcije bralce prisili, da se specifi¢nih
problemov lotijo drugace, s ¢imer razvijejo nove sposobnosti razmisljanja in
interpretacije, ki segajo preko podrocja literature. To nikakor ni nepomemben
dosezek. Oblika in nacin pripovedi dobrih del je zasnovana tako, da spodbuja
razmisljanje, nove povezave konceptov, v ekstremnih primerih morda celo doseze,
da spremenimo lasten pogled na svet. Namen avtotjev je pogosto voditi bralce do
razumevanja v tem pomenu. Thomas Mann je na primer skusal rekonstruirati nase
ustaljene predstave o Nemcih, ki v nacizmu sprva niso videli groznje in so pasivno

dopustili kasnejSe vojne zloc¢ine. V Dr. Faustusu nam z bogato metaforiko,



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 43

retori¢énimi sredstvi, ironijo in posebno izbiro pripovedovalca skusa vzbuditi
razumevanje razcepljene zavesti nemskega intelektualca, razpetega med zvestobo
domovini in spoznanjem, da je njegov narod (in z njim on) krivec za katastrofalno

nasilje.

Iris Vidmar Jovanovié ostro zavraca Lamarquovo strogo razlikovanje med filozofijo
in fikcijo. Pokaze, da se fikcijska dela, enako kot filozofska, pogosto posluzujejo
epistemoloskih praks, kot so pojasnjevanje konceptov, refleksija in moralno
prevprasevanje. Izpostavlja, da se podrodji razlikujeta v metodi, ena argumentira,
druga pripoveduje, vendar sta prej kot nasprotni komplementarni. Ceprav se
razlikujeta v slogu in strukturi, ju druzijo skupne teme in kognitivni potencial
(Vidmar Jovanovi¢, 2017, str. 381-385).

V odgovor na Lamarquovo skrb, da epistemolosko vrednotenje fikcije to zreducira
na didakti¢no orodje, je pomembno opozoriti, da razumevanje ne izhaja le iz
vsebine, ampak tudi iz oblike — pripovednih tehnik, perspektiv in jezika, skozi
katerega se prenasa pomen. Ce se ozremo po $tevilnih literarnih kanonih, hitro
vidimo, da je literatura ze v preteklosti imela mocno didakti¢no funkcijo. Res je, da
preobsezno in neposredno poucevanje v literaturi ni dobrodoslo. Vendar, tako pisci
tikcije kot literarna veda priznavajo, da se dobra leposlovna dela zmeraj na nek nacin
povezujejo z realnim svetom, pogosto zato, da nam pokazejo, da smo ljudje in
druzbe bolj kompleksni, kot domnevamo. Preusmeritev osredotocenosti iz
propozicionalnega védenja na razumevanje implicira, da epistemska vrednost
literature ni stranski »bonus«, temve¢ je njen klju¢ni del. Literarna teorija se tudi v
najbolj konzervativnih oblikah lahko otrese strahu, da se z obravnavo razumevanja
mojstrovine, kot je Gospa Dalloway (19706), reducira na golo moraliziranje ali
didakti¢no lekcijo.

7 Sklep

Intuicija nas nagovarja k prepric¢anju, da so literarna besedila ve¢ kot goli estetski
uzitek. Institucije, ki so del literarnega sistema, vse bolj opozarjajo na razlicne
funkcije literature, med drugim na epistemsko. Tudi izobrazevalni sistem, ki v
kulturnem spominu ohranja kanonizirano fikcijo, se osredotoca na vrednotenje
literature na nacin, ki povezuje estetiko in epistemologijo. Z razpravo sem skusala

ubraniti prepricanje, da literarna dela pomembno prispevajo k razumevanju sveta in



44 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA

cloveske izkusnje. Seveda ne vsa, se pa zdi, da ta zmoznost sega dlje od realisticnih

zanrov, ker nam ponuja vec¢ kot izolirane resnic¢ne propozicije.

Sode¢ po stalisc¢ih literarnega neokognitivizma, je resni¢en kognitivni potencial
fikcije veliko obseznejsi. Razumevanje kot holisticna sposobnost »globljega«
dojemanja $irsih vzorcev, odnosov in perspektiv, ki oblikujejo nase pojmovanje
druzbenih kontekstov, moralnih dilem, psiholoskih stanj ipd., zavrne ocitek, da je

epistemska vrednost del, ki vedenja ne podajajo z dobesednimi resnicami, trivialna.

Celostna vrednost fikcije se kaze v tem, da reorganizira nase koncepte o svetu,
poglablja znanje in omogoca, da ze znane pomene povezemo v nove, drugacne
mreze. V tem se povezuje s filozofijo, s to razliko, da nas k razumevanju vabi manj
eksplicitno in pri tem vkljucuje estetsko obliko. Fikcije, od realisticnih do sodobnih
znanstvenofantasticnih romanov, nas vabijo, da z druga¢nimi miselnimi orodji
prevprasujemo in reinterpretiramo polozaje, o katerih Ze imamo védenje, a njihovo
kompleksnost uzremo s povezavo kognitivne in estetske izkusnje. Fikcija se po teh
teorijah izkaze za prostor, kjer sta estetska in epistemska funkcija medsebojno
povezani in skupaj dodajata k celostni vrednosti dela. Zmoznost posredovanja

razumevanja je torej bistveni del dobre literarne izkusnje.

Filozofija fikcije je primer izjemno interdisciplinarnega podrocja, saj zdruzuje
sodobno epistemologijo, estetiko, literarno vedo in kognitivne znanosti. Ker
neokognitivisti izpostavljajo pomen bral¢eve vloge in razumevanje definirajo
relacijsko, se zdi ustrezno razmisliti o Currijevi (2020) zahtevi po empiri¢nih dokazih.
Teoretske trditve o vlogi fikcije so optimisticne, vendar je smiselno na primerih
preveriti, koliko razumevanja, kot ga definira neokognitivizem, fikcijska dela
dejansko prispevajo. Temeljni pojmi in pogoji so zastavljeni. Podporo za empiri¢no
raziskavo lahko nudi eksperimentalna filozofija, ki bi s svojimi metodami omogo¢ila

vpogled v to, kako vplivna (v kognitivnem smislu) so literarna dela v resnici.

Viri in literatura

Abbott, E. A. (2018). Degela Ravnina: pripovedka o vel dimenzijal 3 avtorjevimi ilustracijami. UMco.

Bojetu, B. (1980). Filio ni doma. Drzavna zalozba Slovenije.

Bondy, P. (b. d.). Epistemic value. V ]. Fieser in B. Dowden (ur.), Internet Encyclopedia of Philosophy.
https:/ /iep.utm.edu/epistemic-value/

Currie, G. (2020). Imagining and knowing: The Shape of Fiction (1. izdaja). Oxford University Press.



M. Nemec: Ragumem zg0dbo — razumem svet? Ragumevanje kot epistemska vrednost fikcije 45

Ceh Steger, J. (2024). Roman o podnebnih spremembah med znanstveno fantastiko in realnimi
izkusnjami. Jezik in slovstvo, 69(1-2), 151-163.

Danielewski, M. Z. (2000). House of leaves. New York: Pantheon Books.

Friend, S. (2012). Fiction as a Genre. Proceedings of the Aristotelian Society, 112(2), 179-209.

Friend, S. (2014). Believing in Stories. V G. Currie, M. Kieran in A. Meskin (ur.), Aesthetics and the
sciences of mind (str. 227-248). Oxford University Press.

Goldman, A. I. (1976). Discrimination and Perceptual Knowledge. The Journal of Philosophy, 73(20),
771-791.

Green, M. (2022). Fiction and Epistemic Value: State of the Art. British Journal of Aesthetics, 62(2), 273—
289.

Harold, J. (2015). Literary Cognitivism. V ]. Gibson in N. Carroll (ur.), The Routledge companion to
philosophy of literature (str. 382—393). Routledge.

Jancar, D. (2017). In fjubezen tudi. Beletrina.

Kroon, F. in Voltolini, A. (2024). Fiction. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ur.), The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (izdaja poletje 2024).
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/ entries/ fiction/

Lamarque, P. (2010). Literature and Truth. V G. Hagberg in W. Jost (ut.), A Companion to the Philosophy
of Literature (str. 367-384). Wiley-Blackwell.

Lamarque, P. in Olsen, S. H. (1994). Truth, fiction, and literature: A philosophical perspective. Clarendon
Press.

Mann, T. (1986a). Doktor Fanstus. Zivijenje nemskega skiadatelia Adriana Leverkiibna, kakor ga pripoveduje
neki prijatelj (1. knjiga, prev. M. Miheli¢). Cankarjeva zalozba.

Mann, T. (1986b). Doktor Fanstus. Zivljenje nemskega skiadatelia Adriana Leverkiihna, kakor ga pripoveduje
neki prijatelj (2. knjiga, prev. M. Miheli¢). Cankarjeva zalozba.

Mikkonen, J. (2021). Philosophy, Literature and Understanding. Bloomsbury Publishing.

Orwell, G. (2005). Animal Farm. 1st World Library.

Shakespeare, W. (2016). Macheth (Let. 95, § 13, str. 84). SNG Drama.

Sosa, E. (2007). A Virtue Epistemology: Apt Belief and Reflective Knowledge, vol. 1. Oxford University Press.

Joyee, J. (1993). Ulikses. Cankarjeva zalozba.

Vendrell Ferran, 1. (2024). Understanding as Transformative Activity: Radicalizing Neo-cognitivism
for Literary Narratives. Philosophia, 52(1), 29-36.

Vidmar, 1. (2017). On Literary Cognitivism From the Perspective of Difference Between Literature
and Philosophy. Synthesis philosophica, 64(2), 371-386.

Woolf, V. (1976). Gospa Dalloway (prev. T. Debeljak). Ljubljana: Mladinska knjiga.

Woolf, V. (1919). Moderna proza. V V. Woolf, The Common Reader (slov. prevod, 1967). Drzavna
zalozba Slovenije.



46

ANALIZA: BEPISTEMOLOGTJA










ANALIZA

Let. 29, st. 1, str. 49-72, december 2025

Sprejeto
9. 10. 2025

Pregledano
30. 11. 2025

Izdano
17.12. 2025

Kljuéne besede
Wittgenstein,
Metleau-Ponty,
fenomenologija casa,
filozofija duha,

filozofija jezika

ANG1ZA

ANALIZA CASA PRI WITTGENSTEINU IN
MERLEAU-PONTYJU

ATJOSA TOPLAK

Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana, Slovenija
aljosa.top@gmail.com

DOPISNI AVTOR
aljosa.top@gmail.com

Izvle¢ek Trdil bom, da Wittgenstein razloc¢i tri smisle, v
katerem govorimo, da vsebino nase zaznave vidimo. Ti smisli
so: videti v dobesednem smislu, kot barve in oblike; videti v
nekem zavestno vzpostavljenem oziru, kot prepoznati zajca v
iluziji raca—zajec; ter videti v nekem spontanem oziru. To
izhodis¢e bom primerjal z idejo pojmovnega horizonta, s
katero Merleau-Ponty ¢as tolmaci kot eksistencialno situacijo.
Pokazal bom presenetljivo podobnosti misli dveh filozofov, se
posebej, ko se srecata v razmislekih v Opazkab o filogofyji
psihologije, kjer si Wittgenstein zamislja hipoteti¢nega cloveka, ki
je »slep za pomenex, ter interpretaciji anomali¢nega vedenja
bolnika, ki trpi za mozgansko poskodbo, ki jo najdemo v
Merleau-Pontyjevi Fenomenologiji zaznave. Metleau-Pontyja bom
nato umestil v diskurz okoli treh modelov ¢asovne zavesti, ki
jih grobo delim v retencijske, razseznostne ter kinematske
modele. Prispevek sklenem z Wittgensteinovo delitvijo med
¢asom kot fenomenalnim in javnim koordinatnim sistemom. S
tem si bomo izdelali nekaj plodovitih podob za razmisljanje o

pojmu casa.

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.49-72.2025
CC-BY, besedilo © Toplak, 2025 Y

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 29, no. 1, pp.49-72, December 2025

ANALYSIS OF TIME IN WITTGENSTEIN AND
MERLEAU-PONTY

ATJOSA TOPLAK

University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenia
aljosa.top@gmail.com

CORRESPONDING AUTHOR

aljosa.top@gmail.com

Abstract I will argue that Wittgenstein distinguishes three
senses in which we speak of seeing the content of our
perception. These senses are: seeing in the literal sense, as
colors and shapes; seeing in some consciously established
regard, such as recognizing a rabbit in the duck-rabbit illusion;
and seeing an aspect in some spontaneous regard. I will
compare this starting point with the idea of the conceptual
horizon, through which Merleau-Ponty interprets time as an
existential situation. I will show the surprising similarities in the
thought of these two philosophers, especially when they meet
in the reflections in Remarks on the Philosophy of Psychology, where
Wittgenstein imagines a hypothetical person who is “aspect-
blind,” and the interpretation of the anomalous behavior of a
patient suffering from brain damage, which we find in Merleau-
Ponty’s Phenomenology of Perception. 1 will then situate Metleau-
Ponty within the discourse surrounding three models of
temporal consciousness, which 1 roughly divide into
retentional, extensional, and kinematic models. I conclude the
contribution with Wittgenstein’s distinction between time as a
phenomenal and a public coordinate system. Through this, we
will develop some fruitful images for thinking about the

concept of time.

Accepted
9.10. 2025

Revised
30. 11. 2025

Published
17.12. 2025

Keywords
Wittgenstein,
Metleau-Ponty,
phenomenology of
mind,

philosophy of time,
philosophy of language

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.49-72.2025

CC-BY, text © Toplak, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 51

1 Uvod

Pricujoci ¢lanek je nastal iz Zelje, da bi si izdelal nekaj plodovitih podob oz. izhodisc¢a
za analizo ¢asa. Ze Sveti Avgustin pie, da »ne pozna govor nobene besede, ki bi mu
bila bolj domaca in znana in bi jo ¢esce rabil kakor besedo ¢as« (2005, str. 253). Zato
svetnika Se toliko bolj bega paradoks, da pojma ni zmozen povsem osvetliti. Da bi
ekspliciral pojem ¢asa, se Plotin loti izlocitvene metode, s katero skusa identificirati,
kaj v zvezi s ¢asom zgolj siuiajno omenjamo. Tako npr. opazuje, da se ¢as nanasa na
nekaj, kar je povezano z gibanjem, ter s tem, kar se giblje, ter z necim na gibanju, ni
pa ni¢ od tega samo (glej Plotin, 2005, str. 33-35). Kaj mu sploh ostane, ko vso to
gibanje odbere? V slepi ulici zapise, da se je »treba dvigniti do onega polozaja, za
katerega smo rekli, da je pri vecnosti« (Plotin, 2005, str. 45) — in pojem izpeljati iz

vidika platonisticne metafizike. Potem je tudi jezikovna analiza odvec.

Mi si bomo dovolili nekaj vec krozenja okrog pojma casa. Bergson nam predlaga, da
do pojma pristopajmo z odprtostjo do moznosti vecglasja, saj »Ce izbiramo kar se da
raznotere podobe, bomo preprecili, da bi si katera izmed njih prilastila mesto
intuicije« (1977, str. 156). Tudi Wittgenstein se zateka v karseda raznolike analogije
oz. slike, da bi nam te preprecile vnos metafizicnih predpostavk o ¢asu. Ko skusa
govoriti o ¢asu, nas svari: »Pravkar smo uporabili metaforo in zdaj nas metafora
tiranizira. Dokler ostanem v jeziku te metafore, sem nezmozen, da bi se premaknil
izven nje« (FO, §49)1. Ce si tukaj sposodimo nagovor iz Wittgensteinovih Filozofskih
ragiskay, bo cilj pricujocega besedila prikazati sprehod po »pokrajinskih skicah, ki so
nastale na teh /.../ poteh« (FR, str. 7), ko sem skusal iz nekaj gledis¢ misliti o pojmu

¢asa.

Najprej bom slede¢ Wittgensteinu razlocil tri smisle, v katerem govorimo, da vsebino
nase zaznave vidimo; to nas bo vodilo do pojma pojmovnega horizonta, s katerim bomo
slede¢ Merleau-Pontyju ¢as tolmacili kot eksistencialno sitnacijo. Potem bomo Merleau-
Pontyja umestili v diskurz okoli treh modelov ¢asovne zavesti, preden bomo sklenili
z Wittgensteinovo delitvijo med ¢asom kot fenomenalnim in javnim koordinatnim

sistemom. S tem pa si bomo Ze izdelali nekaj plodovitih podob.

! Za kazalo krajsav glej bibliografijo.



52 ANALIZA: METAFIZIKA

2 Trije smisli »videnja« pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju

Avgustin se v svojem poskusu opredelitve ¢asa najprej zatece v nekoliko mrac¢njasko
izjavo, da »prihaja eden [¢as] iz neke skrite notranjosti na svetlo, ko postaja iz
prihodnjega sedanji, drugi pa se pogreza v neko skrivnost temo, ko postaja iz
sedanjega pretekli« (2003, str. 257). Temo, iz katere vznika in v katero se tok casa
pogreza, svetnik prepozna kot »prostor v dusi«. Kot pravi, »zakaj le v dusi bivajo casi
kot te vrste trojstvo, drugje jih ne vidim: sedanji glede preteklosti je spomin, sedanji
glede sedanjosti je vpogled, sedanji glede prihodnosti je pricakovanje« (2003, str.
259). Avgustin nas verjetno drega v smer, ki bi jo danes imenovali presentizen (glej
Barry 2023, §2.2). Po presenetizmu preteklost in prihodnost predstavljata tisto
imaginarno, ki ga obujamo z intelektualnimi akti spominjanja in pricakovanja,
sedanjost pa je vpogled v stanje stvari kot dgjansko so. Zaslon tega racunalnika pred
menoj mi je dan na drugacen nacin kot hrbtna stran, ki je ne vidim, a vem, da je tam.
Ce si sposodimo frazeologijo Wittgensteinovih Opazk o filozefiji psihologije, bi lahko
rekli, da nam je sedanjost dana dbbesedno, tako kot se nasemu pogledu dobesedno
razpirajo »barve in oblike«?, v nasprotju z aspekti videnega, ki se nam ne dajejo v
dobesednem smislu, ampak jih videnemu pri-vidimo (npr. videti zajca v sloviti skici
raca-zajec — glej OFP 1, §1041). To, da obliko racunalnika pred seboj prepoznam kot
ralunalnik, in da praske na ekranu vidim kot znamenje neke preteklosti, je tisto, za
kar tukaj trdim, da je pri-videno. Kot v Fenomenologiji zaznave zapise Metleau-Ponty, »te
sledi [preteklosti] nas same zase Se ne usmetjajo v preteklost: so sedanje; in ¢e v njih
najdem znak kak$nega 'prej$njega’ dogodka, to pomeni, da imam obcutek za

preteklost, saj v sebi nosim ta pomen« (FZ, str. 419).

Zdi se, da tega pomena ne obujam z diskretnim intelektualnim aktom. Kot Merleau-
Ponty nadaljuje, »ne predstavljam si svojega dneva, ampak ta visi na meni z vso svojo
tezo« (FZ, str. 422). V nekem trenutku C odzvanjata trenutek A in B, s svojo tezo
ali lahkotnostjo pa se najavlja tudi D — trenutki skupaj tvorijo »neke vrste naravno
in prvotno enotnost« (FZ, str. 422), ki pojasnjuje, zakaj je npr. posamicen ton
skladbe tako trdovratno zaznamovan z melodijo, v kateri nastopa. Da bi sedanji
trenutek izpel iz gostote ¢asa, ki ga obdaja, in da bi svojo drzo odtujil na nacin, da bi
racunalnik pred seboj zagledal kot nekaj breg ggodovine, bi bilo potrebno doloc¢eno
prilagajanje mojega pogleda. Ko se Wittgenstein prebija do zadnjih tez Logitio-

2 Gre za frazo, ki jo Wittgenstein ob¢asno vpeljuje za opisovanje “neposredno danega” (glej npr. OFP 1, §85, §169,
§964, §1023).



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 53

Sfilozofskega Traktata, nam predlaga, da ravno taksna breziasnost razpira »pravi pogled

na zivljenje«

Smrt ni dogodek Zivljenja. Smrti ne dozivimo. Ce se pod vecnostjo ne razume
neskoncnega ¢asovnega trajanja, ampak brezcasnost, potem zivi vecno ta, ki zivi v
sedanjosti. Nase zivljenje je prav tako brezkon¢no, kot je brezmejno nase vidno

polie. (T6.4311)

V' Vojnib dnevnikib Wittgenstein brez€asnost povezuje s pofujeninm, brez-interesnin
gledanjem na zivljenje, ki ga pooseblja soocanje z umetniskim delom. To »je
predmet, kot ga vidimo sub specie aeternitatis |iz vidika vecnosti oz. brezcasnol; in
dobro zivljenje pomeni svet videti sub specie aeternitatis. Tukaj sovpadata estetika in
etika« (Ms-103, 541). Dejstvo, da je predmet potujen oz. pretolmaien, ko ga zagledamo
v luci estetike, kaze na pomenski pecat, ki ga v predmete polozimo, Se preden pride
do izrecnega intelektualnega akta; obrnimo se k Heideggerju, ki pravi, da so predmeti

umetnosti najprej prisotni kot vsakdanje stvari:

Slika visi na steni kot lovska puska ali klobuk. Slika, npr. tista van Goghova, ki
prikazuje par kmetski cevljev, popotuje z razstave na razstavo. Dela so tovorjena kot
premog iz Porurja ali drevesna debla iz Schwarzwalda. Med bojnim pohodom so bile
Hélderlinove himne spravljene v torbo kakor pribor za ¢is¢enje ¢evljev. Beethovnovi
kvarteti leze v skladi$¢u zalozbe kakor krompir v kleti. (2015, 10)

Slika je podoba v okviru, ki dopolnjuje dekoracijo sobe. Presegajo¢ te neposredne
podrobnosti pa jo lahko zremo kot nekaj lepega in kot nekaj, kar se vpenja v
univerzalno ¢lovekovo izkusnjo — prepoznamo jo kot utelesenje umetniskega izraza,
ki spregovori ¢ez prostor in ¢as. Ze Nietzsche na neki tocki ugotavlja, da se nam
»svet in obstoj zgolj s tem, da se nam pokazeta kot estetski fenomen, za veke vekov
upravicita« (1910, str. 183). Ce tudi dogodke lastnega Zivlienja prepoznamo ne kot
nekaj, kar je ujeto v posamicen ¢as in prostor, temvec kot del vedje, brezéasne celote,
v dogodkih Zivljenja prepoznamo smisel: »ni bistvo umetniskega nacina gledanja, da

svet zre s srecnimi o¢mi« (Ms-103, 671)? Wittgenstein, ki ga na fronti navdaja obup



54 ANALIZA: METAFIZIKA

Od ¢asa do casa postanem zival. Potem ne morem misliti na drugega kot na jesti,
piti, spati. Grozljivo! Potem tudi trpim kot Zival, brez moznost notranje odresitve.
Potem sem v nemilosti svojih potreb in strahov. Potem si ni mogoce zamisliti

pravega zivljenja. (Ms-103, 19v)

... lahko dogodke vpne v podobo zivljenja kot preizkusnje:
Zivi v notranjem miru! Kako pa prides do njega? Samo tako, da Zivi§ pobozno! Samo

tako je mozno prenesti zivljenje! (Ms-103, 10v)

To so nekaksni vidiki dogajanja, ki jih Wittgenstein skusa zavestno prepresti v svoje
dozivljanje sveta. Ampak ta pogled pozablja, da svet ¢ vidimo v nekem smislu, e
preden mu ga zavestno pripisujemo. Ne vidimo ga torej zgolj dobesedno kot barve in

oblike, njegovega smisla pa posredno skozi diskretno dejanje interpretaciye.

Tretji smisel, v katerem stvari vidimo, Wittgenstein nakaze v Opagkah o filozofiji
psihologije. Zanimivo je, da to stori s pomocjo miselnega eksperimenta, kjer si zamisli
cloveka, ki je »slep za  pomene« o0z. »slep za  gestalte«
[Bedeutungsblinde/Gestaltblinde] (OFP I, §243; 11, §478). Na nekem mestu namre¢
pravi, da si lahko predstavljamo cloveka, ki poslusa glasbo, a ne uspe zaznati
melodije, tako da tone obravnava prozai¢no (OFP 1, §342). Tak clovek bi gledal
fotografijo in razbral posamezne lastnosti, ne bi pa mogel zaobjeti celote in
vzklikniti: »Ah, kaksen prizorl« (OFP I, §168). Ce bi imel ta ¢lovek fotografski
spomin in bi ga prosili, da sliko ponovno narise, bi risal po podobnemu postopku,
kot bo sliko nizal tiskarski stroj, kar bi nam dalo misliti, da »ni dojel predmeta kot
predmeta«. Kar si je Wittgenstein zamisljal hipoteti¢no, je za Merleau-Pontyja postala
dejanskost v obravnavi bolnika, ki je trpel za poskodbo na mozganih. Francoski
fenomenolog nam pravi, da bolnik pomen nalivnega peresa ne bo zmozen dojeti,
dokler ne bo opravil »pristnega dejanja interpretacije« (npr. se prestavil v konkretno
situacijo, ki bo klicala po tem, da se podpise na list papitja) — medtem ko bo za
normalnega cloveka veljalo, da mu predmeti Ze »govorijo« in praviloma imajo
pomen, tudi ko niso vpeti v kontekst delovanja (glej FZ, str. 164). Za obravnavanega
bolnika »svet ve¢ ne predlaga pomenov, in »¢e bi nam bi povedal zgodbo, /.../ ne
bo zaobjel melodi¢ne celote, temve¢ posamic¢na dejstva, ki so nanizana ena za
drugim« (FZ, str. 166). To je zato, ker predmeta ne vidi » #retjens smisln nase razdelitve,
ki se s pecatom pomena ze prisesa na svet kot bolj ali manj trdovraten madez —

katerega praviloma Sele z naporom odwislimo. To je tisti Fe-videti-kot, ki ne izhaja iz



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 55

izrecnega dejanja interpretacije (skica raca-zajec), temvec je e fam (Jezus Kristus v

ikoni odresenika).

Zdi se mi, da se horizont ¢asa sedanjemu trenutku razpira ravno v tem smislu, ge-
videti-kot. Z. drugimi besedami, konkretna sedanjost Ze samodejno privzema mesto
indica neke preteklost in neke prihodnosti. Horizont ¢asa se nam ne daje dobesedno,
zato ga tudi ne gre iskati (»Ce namre¢ preteklost in prihodnost obstaja, bi rad vedel,
kje sta.« (Avgustin, 2003, str. 257)), vendar ga tudi izrecno ne obujamo skozi akt
interpretacije. Zato je Husserl raje kot o spominu in pricakovanju govoril o retencijah
in protencijah (glej Barry, 2023, §4.2) — pojma se nanasata na tisto okoliscino, po kateri
se v dogodku C samodejno zadrzita odmeva A in B, hkrati se nam tiho proglasa
nastop dogodka D. Merleau-Ponty nas vabi k razmisleku, zakaj je avgustinska

alternativa nevzdrzna:

Ce bi imeli preteklost le v obliki izrecnih spominov, bi si jih v vsakem trenutku Zeleli
vzbujati, da bi preverili njihov obstoj, tako kot to po¢ne bolnik, ki ga opisuje Scheler;
ta bolnik se je namre¢ obracal, da bi se preprical, ali so objekti Se vedno na svojem
mestu /.../ (FZ, str. 425)

Umanjkanje nasega tretjega smisla videnja bi predstavljalo stanje, o katerem govori ze
Descartes, ko metodi¢ni dvom razlocuje od polja »prakticne gotovosti«, tega
vseprisotnega horizonta vsakdanje zaznave (glej Feldman 1975, 38)? To je ta
horizont, ki stopi v ospredje pojma priro¢nosti, ko nam Merleau-Ponty opisuje, kako
sta »papir in moje nalivno pero tu zame, toda ne zaznavam ju izrecno, na svojo
okolico v vecji meri racuname« (FZ, str. 422). Torej je ta samoumevnost, ki barve in
oblike nasim ocem dela za nevidne; Wittgenstein ta nacin vsakdanje soocenosti s
svetom nakazuje, Merleau-Ponty pa jo z nestetimi primeri dokazuje. Na tem mestu

izpisimo in shematizirajmo to trojnost ¢lovekovega pogleda:

— v dobesednem smislu, to pomeni videti kot vidimo barve in oblike;
—  V interpretativnern smislu, to pomeni videti £ot-da, razbrati zajca v skici raca-zajec;
— V praktitnem smislu, to pomeni Fe-videti-kot, predmet prepoznati na ze vnaprej

postavljenem ozadju sveta, kateremu pripada.



56 ANALIZA: METAFIZIKA

3 Globinska zaznava pri Kohlerju, Wittgensteinu in Merleau-Pontyju

Tako Wittgenstein kot tudi Merleau-Ponty se v poskusu, da bi podértala nas #reyi
smisel videnja, zateceta k razpravi globinske zaznave. Wittgenstein se sprasuje:
»Lahko globino zares vidimor« (OFP 1, §85), preden odgovori pritrdilno — v kolikor
besedo tolmacimo v prakticnen smislu. To obvladovanje globine lahko pojasnimo s
clovekovim razumevanjem paralakse in velikostne konstantnosti, vendar to $e ne
pomeni, da izhaja iz igrecne interpretacije prostora. Wittgenstein drugje vrsto
razumevanja ponazarja z Morsovo abecedo — ko smo v pomen piskov enkrat
posveceni, njihov pomen razvidimo neposredno, brez »skritih mentalnih premikove, ki
bi se morali odviti v ozadju (OFP II, §564). Ce se vrnemo na Wittgensteinovega
»pomensko slepega« cloveka, se zdi, da bi globino zares moral interpretirati izrecno
— tako rekoc, obsojen bi bil na »analiti¢cno drzo« (glej tudi OFP I, §169). Za nas pa

se zdi, da globine praviloma ne rabimo presgjatz, ampak nam je ze dana.

V tem pogledu Wittgenstein zvozi pot med empiristi¢nimi psihologi, ki so zatrjevali,
da globino znterpretiramo, ter gestaltskem psihologom Wolfgang Ké&hlerjem, ki je
skusal dokazati, da globino vidimo v dobesednen smislu. Mikavna se zdi misel, da je
gestaltovec pristal v tej zmedeni poziciji, ker ni uvidel moznosti pomenskega
horizonta, kot sta si ga zamislila Wittgenstein in Merleau-Ponty. Kohler pravi, da
»organizacija zaznave predhodi 'pomenu’, npr. ucenju imen, bogatega simbolizma ali
prakti¢ne rabe; obstoj zaznavnih celot je pogoj za moznost 'pomena'« (GP, 82), kot
da bi se brez wnaprefsnje organizacije vsebina zaznave porazgubila v neresljivo
atomarnih cutnih datah. Po Kéhlerju se v empiristicni psihologiji skusa doseci
natanko tak pogled, ko se ob uporabi specifiénih tehnik in celo laboratorijskih
pogojev gledalca skusa prestaviti v »analiticno drzo« do zaznave (GP, 47). V tej
poziciji se npr. zdi, da je clovek res manjsi, ko se oddaljuje; tudi kroznik, gledan od
strani, bomo videli kot elipso. Tem anonimnim barvam in oblikam, se zdi, je torej

treba dati interpretacijo.

Metleau-Ponty opisuje, kako se slikar priuci analiti¢ne drze s tem, ko iztegne roko in
s copicem meri dozdevno velikost videnega — na ta nacin tako reko¢ zasliSuje naravo
o tem, kako deli, kot so svetloba, sence, odsevi, barve itd., tvorijo celoto, ki jo skusa
zaobjeti (FZ, str. 320). Analiticna drza »odcara« svet na svoje komponente: vidi
kroznik kot belo elipso, zaporedje his kot zaporedje zmeraj manjsih objektov.
Wittgenstein na nekem mestu rece, naj si zamislimo, da sliko narezemo na koscke,

pri ¢emer naj bodo posamezni kosi zgolj trakei razlicne barve. Nek kos bo ponovno



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 57

pridobil pomen samo, ko bo znova vstavljen v celoto in na ta nac¢in postal nebo ali
senca ali blago ali voda itd. (OFP, I, §2606). To je tisto, kar Metleau-Ponty analiti¢ni
drzi naproti postavlja kot »normalno gledanje«, pri katerem je celo »¢rna packa na

beli podlagi prezeta s pomenom« (FZ, str. 4).

Kohler empiri¢ni psihologiji upraviceno ocita, da analiticno drzo enaci z normalnim
gledanjem, s Cemer spregleda uéinke »drze« gledalca (GP, 52). Zamislimo si, da
pogledamo mizo, polno listov papitja, med katerimi jih je nekaj v senci: »Ce svoje
zaznave ne preucim in se zadovoljim s prizorom kot celoto, bom rekel, da so vsi listi
videti enako beli.« (FZ, str. 234) Ce pa prizor gledam skozi katlico za vZigalice, ni¢
vec ne gre za senco cez belo podlago, temvec¢ sive ali nezno modre liste. V analiti¢ni
drzi ne vidimo predmetov, kot so kosi papirja. Ko torej empiristi vztrajajo, da analiticna
drza daje verodostojen vpogled v normalno gledanje, zatrjujejo, da vse pomenske
celote nastopijo Sele skozi interpretacijo zaznave. Naproti temu Wittgenstein
zatrjuje, da izkusnja govori drugace — neposredno »vidim«, da je npr. predmet

oddaljen, pogosto ne da bi znal povedati, zakaj ga vidim kot taksnega (FO §171).

Ko Kohler »znake« razdalje noce tolmaciti kot »razloge« za dojemanje globine, jih
tolmaci kot »vzroke« — s tem, pravi Merleau-Ponty, se ujame v epistemsko
dihotomijo, ki ne vidi prostora za dojemanje kazalcev razdalje kot »motive« oz.
»pomenljive vizualne namige« za vznik globine (FZ, str. 48-51). To ne pomeni, da
nas pozenejo v delovanja, temve¢ lahko delujejo tudi kot priloznost za zaznavo.
Tako Merleau-Ponty govori o »tithem jeziku, prek katerega zaznava komunicira z
nami«, v katerem npr. »razporejeni predmeti v naravnemu kontekstu 'pomenijo’'
vecjo razdaljo« (FZ, str. 48). Ravno na tem mestu nase obravnave globine pa kot

osrednji akter ponovno nastopi pojem casa:

Ko pravim, da vidim objekt v daljavi, Zelim povedati, da ga Zze imam ali da ga imam
$e vedno, objekt je v prihodnosti ali preteklosti so¢asno, kot je v prostoru. (FZ, str.
277)

V analiti¢ni drzi so mi predmeti dani iz perspektive, ta predmet lahko vzamem v roke,
ga obracam, in skozi jukstapozicijo perspektiv odkrijem njihovo zveznost v identiteti
predmeta. Nas vsakdanji pogled pa se ne giblje po perspektivah, temve¢ predumetib, ki
ze imajo pomene. Merleau-Ponty pravi, da je zato zaznavno polje treba razlagati tako
s prostorsko kot temporalno razseznostjo — ravno ¢asovnost je pogoj, zaradi katerega

so se perspektive lahko zlepile v predmete:



58 ANALIZA: METAFIZIKA

Zaznava aktualno ne izvaja sinteze svojega objekta, a ne zato, ker bi ga sprejemala
pasivno, empiri¢no, temve¢ zato, ker se enotnost objekta kaze v ¢asu in ker ¢as ob

svojem ohranjanju bezi. (FZ, str. 253)

Z drugimi besedami, nas obcutek za ¢as ni locena mentalna funkcija, temve¢ je
globoko prepletena s tem, kako telo zaznava svet. Zato Merleau-Ponty tudi govori
o »dvojnih horizontih ¢asa in prostora« (glej Shen, 2021, str. 4), v katerem se »ziveca
sedanjost« razkrije kot nekaj, kar »v svoji gostoti poseduje preteklost in prihodnost«

(FZ, str. 320).
4 Gostota Casa in trije modeli Casovne zavesti

Ce lahko poskuse, da bi pojasnili ¢asovno zavest, grobo delimo v retencijske,
ragsegnostne ter finematske modele (glej Barry, 2023, §1.1), bomo v pricujocem
poglavju Merleau-Pontyja izpeljevali kot predstavnika prvega in kritika ostalih dveh.

Fenomenolog govori o gostoti fasa, ko nam opisuje prepletenost sedanjega trenutka s
pomenskim oz. casovnim horizontom — polja refencij in protencj. Kot pravi,
»preteklosti oz. zaznavnega z njegovo gostoto in neizérpnim bogstvom ne bi bilo,
¢e po Heglovih besedah zaznava v svoji sedanji globini ne bi obdrzala dolocene
preteklosti in je vzela za svojo« (FZ, str. 253). Spomina in pricakovanj ne obujamo;
sedanji trenutek je nasiten z njima, saj: »ne predstavljam si svojega dneva, ampak ta
visi na meni z vso svojo tezo, Se vedno je tu /.../ ta dan imam Se vedno 'v pesti'«
(FZ, str. 422). Sedanjost si je torej bolje kot golo matemati¢no tocko zamisljati kot
izkustveni 5iv med pravkar-minulim in komaj-Se-prihajajo¢im. Ce je dotlej Merleau-
Ponty e uglasen s podobo, ki bi jo lahko pripisali tudi Husserlu (glej Shen, 2021, str.
4-5), pa je treba zdaj opozoriti na nekaksno posebno fluidnost v Metleau-Pontyjevi

podobi ¢asa, ko pravi:

Jaz ne grem skozi niz sedajev, katerih podobo bi ohranil in ki bi postavljeni eden od
drugega tvorili eno vrsto. V vsakem trenutku, ki pride, se predhodni trenutek
spremeni, e vedno ga drzim v pesti, Se vedno je tu, a vendar se ze izgublja, spusca
se pod ¢rto sedajev: da bi ga zadrzal, moram z roko seci skozi tanek sloj ¢asa. (FZ,
str. 422)



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 59

Preteklost se torej ne nabira kot nekaksen kup mrtvih kristalov; lahko bi jo opredelili
kot gibajoii se odtis, kot stopinjo v pesku — s¢asoma jo zalije voda, ali pa povlece veter,
ali pa v stopinjo stopi zival. Impresijo sedanjosti bi si lahko predstavljali tudi kot
barvo, ki jo ¢opic¢ prav zdaj odlaga na platno; postane retencija, rep poteze, ki je Se
svez, moker, spreminjajo¢ se v zivem zamiranju, raje kot mrtva kopija dogodka —
Sele kot oddaljena preteklost se zacne susiti. Gre torej za nekaksen dasovni holizem, ki
razlaga, zakaj »sedanjost ni zaprta sama vase, ampak se usmerja proti prihodnosti in
preteklosti (FZ, str. 427). Z drugimi besedami, nismo ujeti v trenutku, ampak se
skozi svoje delovanje usmerjamo po tem dinami¢nem horizontu, ki nasa dejanja
projicira naprej, medtem ko jih opolnomodéi z ocesom, ki raziskujoce pogleduje
nazaj. Merleau-Ponty pravi, da »nisem » prostoru in » ¢asu, ne mislim o njima; raje,
prostoru in ¢asu pripadam, javljam se jima s svojim telesom« (FZ, str. 175). Ce je ¢as
pri Husserlu se zmeraj intencionalna aktivnost zavesti, pri Merleau-Pontyju izhaja iz
telesnega udejstvovanja v svetu: ne zaznavam »zdaj$njosti« kot objektivne tocke,
temvec jo zivim v telesu — kot vznemirjenje, kot napetost, kot pri¢akovanje, kot
spomin, ki se ponovno prebudi v gibu ali pogledu. Cas ni za mojo zavestjo, ampak
v moji zaznavi, v telesnem odnosu do sveta. To pomeni, da je treba ¢asovno zavest
razumeti kot Ziveto napetost telesa do sveta — nek afektivno-zaznavni horizont, ki je
vselej odprt in nikoli povsem dolocen. Ko se potem subjekt zazre vase, da bi nasel
izvor Casa, ze zmeraj ujame nekaj, kar je napredovalo, je v gibanju, je ge-v-casu: »Cas
obstaja zame le zato, ker sem v njem, kar pomeni, da se v njem odkrijem kot Ze
vpleten« (FZ, str. 430). Lahko bi rekli, da se ge-vidimo-kot.

Za togo shemati¢nostjo Husserlovega modela se skrivajo predpostavke o naravi jaza
— ¢e »Hussetl protencije in retencije imenuje tiste intencionalnosti, ki me zasidrajo v
okolico« (FZ, str. 478), nas Merleau-Ponty opozatja, da moramo besedico »me« v
tem stavku brati kot »transcendentalni jaz« v kantovskem smislu (FZ, str. 488). To

pa zanj ni sprejemljivo, saj:

Ce je Jaz Kantov transcendentalni jaz, nikoli ne bomo razumeli, da se lahko kdajkoli
zdruzi s svojo brazdo v notranjem ¢utu /.../ Toda ¢e je subjekt ¢asovnost, tedaj
samo-postavljanje ni ve¢ protislovje, saj izraza prav bistvo dozivetega casa. (FZ, str.
432)

Ce Hussetl opaza pasivno sintezo ¢asa v ozadju sedanjega trenutka, Merleau-Ponty
opozatja, da je to opazovanje »Sele indeks za oznacevanje problema, ne resitve (FZ,

str. 481). Ne odgovarja namre¢ na vprasanje: Od kod ta sinteza? Ce izhaja iz subjekta,



60 ANALIZA: METAFIZIKA

je mo¢ te samo-postavitve tezko razumeti. Ce bomo torej Metleau-Pontyja v
pricujo¢em poglaviju slikali kot zagovornika refencijskega modela, je razmejitev od
Husserlovega idealisticnega modela dobro imeti v mislih. Torej, ¢e bo glede
tilozofskega vprasanja Casa realist dejal, da je »subjekt v casug, idealist pa, da je »¢as
v subjektug, bo Merleau-Ponty skusal ubrati vmesno pot, »po kateri je struktura ¢asa
identi¢na strukturi subjektivnosti« (glej Sallis, 1971, str. 347). Ali, kot predlaga
Heidegger:

Ce torej svetni cas spada k Casenju casovnosti, tedaj ga ne smemo niti
'subjektivisticno' zamegliti niti 'postvariti' z nekak$nim slabim 'objektiviranjem'.
Obojemu pa se lahko z jasnim uvidom, ne pa zgolj na podlagi negotovega
omahovanja med obema moznostima, izognemo le, ¢e razumemo /.../ koliko ji ta
[zgreSeni| pojem casa in njegovo gospostvo zagrajuje moznost razumeti v njem

menjeno iz izvornega Casa, se pravi kot casovnost. (2005, str. 560)

Preden pogledamo to »izvornost ¢asa«, ki Merleau-Pontyju omogo¢i, da si ¢as raje
kot subjektivni konstrukt diskretnih trenutkov zamisli kot temeljno, ekstati¢no
dimenzijo jaza, ki Sele predhaja in omogoca intencionalnost (s tem pa fenomenologiji
c¢asa priskrbi globljo ontologijo), poglejmo $Se, kako se Metleau-Ponty obregne ob
kinematski model casa — smo zgolj pasivno vrzeni » ¢as, kot ura, ki nemocno tiktaka,
in starajoce se knjige na polici? To bi pomenilo, da »¢as predpostavlja pogled na cas«
(FZ, str. 417), nosi nas po reki zivljenja, katere razseznost pasivno belezimo in

spajamo v pomenske celote. Merleau-Ponty razmislja o obrnjenem zornem kotu:

[Clovek se spuséa] s tokom proti svoji prihodnosti, toda prihodnost so nove
pokrajine, ki ga cakajo pri izlivu, tok ¢asa pa ni vec sama reka: to je spreminjanje
pokrajin za opazovalca v gibanju. Cas torej ni realni proces, dejansko zaporedje, ki

bi ga lahko opazoval. Rodi se iz mojega odnosa do stvari. (FZ, str. 418)

Ali drugje, telo »si vzame lastnistvo nad casom, prej kot da bi se mu podjarmilo«
(FZ, str. 287). Tako reko¢, v svojem zaznavnem polju prepoznava »motive, ki nas
pogled vabijo k zaznavi ¢asa (spomnimo na pojem motiva v poglavju 2.2). Zato je
jasno, da Merleau-Ponty kinematskega modela Casa, po katerem subjekt pasivno
prehaja od zavesti enega trenutka do zavesti drugega, niti ne more sprejeti. Vseeno
si poglejmo, kako bi zagovornik kinematskega modela zagovarjal svojo pozicijo.
Najbolj osnoven izziv, o katerem piSe avtor prispevka na Stanfordovi enciklopediji

filozofije, je t. 1. »paradoks casovne zavesti«:



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 61

Sedanjost je, strogo gledano, zgolj trenutna. Ce je torej nasa zavest omejena na
sedanjost, ne sme posedovati ¢asovne globine. To pa nas vodi do sklepa, da ne more

zaobsegati fenomenov s ¢asovno razseznostjo. (Barry, 2023, §1.1)

Zagovorniku kinematizma 1zschak Millerju se zdi ocitno, da je zastavitev paradoksa
povsem zgreSena; na OsNOVi nacela prikazovalnega sovpadanja razlaga, da »dolzina
prikazovanja vsebine sovpada z dolzino samega akta prikazovanja« (1984, str. 107).
To pomeni, da ¢eprav smo ujeti v nekem trenutnem sedaju, temu sledi drug sedaj,
ki bo dalje prikazoval $e zmeraj prisotno zaznavno vsebino. Casovna razseznost se
nam torej kaze kot spoj locenih trenutkov, ki prikazujejo isto vsebino. Temu sledi
nacelo simultane zavesti, ki pravi, da »ce se kdo zaveda zaporedja ali trajanja, se tega
nujno zaveda v trenutku« (1984, str. 109). Zgolj zato, ker smo ujeti v trenutku, Se to
ne pomeni, da nimam zavedanja o preteklih trenutkih. Ce se Brentano sklicuje na
socasno zaznavo tona v glasbi z melodijo, ki mu je predhodila, &inematist preprosto
odgovarja, da gre za zavedanje, omejeno na sedanji trenutek (Barry, 2023, §4.2).
Taksno sliko pravzaprav najdemo ze pri Avgustinu: »/.../ to se pravi, merim vtis, ki
ti ga vtiskujejo stvari, ko prehajajo, in, ki ti ostane, ko so presle« (2003, str. 260).
Svetnik nam daje primer recitirane pesmi — v spomin se nam vtisnejo posamicni
zlogi, poslusamo sedanji zlog, hkrati pricakujemo, da bo se $e nadaljeval z drugimi.
Ko tako prehajamo od zloga do zloga, celotna pesem obstaja zgolj v nasem duhu, kot
ideja; kolic¢ina prihodnosti nase pesmi se postopoma zmanjsuje, dokler celotna ne
preide v domeno spomina — ypogled oz. impresija odkrije zgolj zlog, ki se izgovori v
trenutku (2003, str. 267).

Obcutek, da se stvari vendarle gibjjejo in zvezno prehajajo od trenutka do trenutka,
zagovornik modela tolmaci s Ainematografsko iluzijo — razlog, zakaj 24 staticnih
posnetkov filma na sekundo nasega duha prepricajo v zivo gibanje podob na platnu.
Pri tem se zdi, da nam »film ne ponuja podobe, ki bi ji sele dodal gibanje, temvec
nam neposredno daje podobo-gibanje« (Deleuze, 2015, str. 12). Temu prigovatja
ugotovitev Daniela Dennetta, da bi pravzaprav moralo biti v nasem zaznavnem polju
polno taksnih diskontinuitet, pa jih preprosto ne opazimo, npt. ta, ki je posledica slepe

pege na retini nasega ocesa:

Mozganom ni treba zapolniti slepe pege, ker je regija, ki jo pokriva, Ze oznacena (npr.
'karirasto' ... 'Se vec¢ istega'). (1991, str. 335)



62 ANALIZA: METAFIZIKA

V bistvu, ker imamo prepricanje o tem, kaj slepa pega vsebuje — obi¢ajno »ve¢ istega«
—, zakaj bi si mozgani potem sploh prizadevali ustvariti izkusnjor Dennett predlaga,
da bi lahko to obravnavo prostorskih vrzeli smiselno razsirili tudi na ¢asovne vrzeli
(prekinitve v zveznosti izkusnje). Nasa vidna izkusnja je neprestano prekinjena
zaradi sunkovitih premikov o¢i med sakadami. Ne opazimo posledi¢nih vrzeli ali
lukenj v izku$nji, vendar jih tudi ni treba zapolniti, ker nismo zasnovani tako, da bi

jih zaznali. Splosneje:

Ena izmed najbolj presenetljivih znacilnosti zavesti je njena diskontinuiteta — kar se
pokaze v slepi pegi in sakadicnih vrzelih, ¢e navedemo najpreprostejSa primera.
Diskontinuiteta zavesti je presenetljiva zaradi navidezne kontinuitete zavesti. (1991,
str. 350)

Ceprav se Dennett osredotoéa na razlago, zakaj smo nagnjeni k temu, da svojo
izku$njo opisujemo kot zvezno, Ceprav je v resnici diskontinuirana, bi lahko ta
pristop razgirili tudi na neposredno izkusnjo spremembe. Ce vsebina in ¢asovna
razporeditev staticnih posnetkov filmske predstave zadostujeta, da nas duh verjame,
da zaznavamo gibanje in spremembo, bomo neizogibno verjeli, da to res zaznavamo,
in bomo svojo izkusnjo temu primerno tudi opisovali. Ali ni to vse, kar bi bilo treba
razloziti? Merleau-Ponty taksen reprezentacijski in redukcionisti¢ni pogled na zavest

odlo¢no zavraca:

Objektivni ¢as tvorijo zaporedni trenutki. Doziveta sedanjost pa v svoji gostoti
vsebuje preteklost in prihodnost. Fenomen gibanja zgolj najbolj obcutno dokazuje
prostorsko in ¢asovno implikacijo. Gibanje in telo v gibanju poznamo, ne da bi se
zavedali objektivnih polozajev, tako kot poznamo oddaljeni objekt in njegovo
resnicno velikost brez kakrsnekoli interpretacije, in tako tudi v vsakem trenutku
poznamo kraj doloc¢enega dogajanja v gostoti nase preteklosti brez kakr$negakoli

izrecnega obujanja v spominu. (FZ, str. 288)

Ko nekaj dozivljamo, ni nikoli ¢isto »zdaj« v tocki casa, temvec je to gosta,
raztegnjena enota izkustva. Ko poslusamo melodijo, bo rekel Merleau-Ponty, ne
sliSimo posameznih tonov, ampak melodi¢no celoto, ki je ¢asovno razpeta. Oziroma,
ne vidimo gibanja kot zaporedje pozicij, temve¢ kot nekaj, kar se odvija v teko¢em
toku, kjer vsaka nova tocka ze vkljucuje sled prejsnje. Temu bi pritrdil tudi Thomas
Sattig:



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 63

/ .../ ne sklepam zgolj, da se je list premaknil, na podlagi spominov na prej izkusena
trenutna stanja lista. Preprosto vidim, da se gibanje dogaja. (2019, str. 275)

Vendar ne povsem, saj je Sattig razvil razlago toka, utemeljeno na pgjavnen

nadomestanyu:

. vidim, da je vsako trenutno stanje lista takoj nadomesceno z drugim, podobno
kot voda tece skozi re¢no strugo, kjer je vsak delé¢ek vode takoj nadomescen z novim.

(2019, §1)

Ce se ¢as v odstavku kaze kot zaporedno nadomescanje trenutkov, se kaze pri
Merleau-Pontyju skozi prekrivanje, odmevanje in anticipacijo, zaradi cCesar svet
dozivljamo kot fluidno enotnost in ne serijo trenutkov. Cas szmikne iz igre sveta in v
njem aktivnega subjekta, katerega zavest je wasicena z odmevi preteklosti in

najavljanjem prihodnosti:

Sveta ne dozivljamo, kako da bi bil sistem odnosov, ki v celoti dolo¢ajo vsak
dozivljaj, ampak v smislu odprte celote, katere sinteza ni nikoli dokoncana. (FZ, str.
233)

Napram kinematskemn modelu bi se torej zdelo, da se bo Merleau-Ponty zatekel k
ragsegnostnemn, kot ga npr. zagovarja Bergson. Bergson predlaga, da bi si bilo
sedanjost primerno zamisljati kot »elastiko, stisnjeno v matemati¢no tocko, ali pa
morda »Custveni trak«, na katerega se lepi paleta raznovrstnih trenutkov. Ta podoba
izhaja iz izhodis¢nega opazovanja, da je zaporedje stanj, ki jih opazuje v svojem
duhu:

/.../ tako ¢vrsto organizirano, tako globoko prezeto s skupnim zivljenjem, da ne bi

mogel reci, kje se katero izmed njih koncuje in kje se zacenja drugo (1977, str. 154)

Zato podobno kot William James sklene, da moramo zraven abstraktne ideje
matematicnega sedaja govoriti tudi o nekaksnem izkustvenem sedaju, »ki poseduje
bezno trajanje, s katerim lahko razlagamo spremembo in vztrajanje v nasi neposredni
zavesti« (glej Barry, 2023, §1.1). Z drugimi besedami, sedanji trenutek se razzeza; kot

opaza James, ta ugotovitev ustreza zdravorazumskemu pogledu na cas:



64 ANALIZA: METAFIZIKA

Zdi se, da zavest ni razrezana v delcke. Besede, kot so 'veriga' ali 'vlak' je ne opisujejo
dobro /.../ Kajti, ni ni¢ clenjenega, zavest tec¢e. Metafori, s katerimi jo tako naravno
opisemo, sta 'reka’ in 'tok’. (1890, str. 239)

Prav ob metaforo reke se Merleau-Ponty veckrat obregne v izhodiscu svoje
obravnave o casu (glej FZ, str. 417), saj, kot pravi, z izbrisom razlike med tremi
temporalnimi dimenzijami izni¢i notranjo napetost Casa oz. zanika prehodnost kot
izkusnjo — Ce je vse del istega toka, ni ve¢ razlike med »je bilo«, »je« in »bo«, ni vec¢

tega prehoda, razlike, napetosti med zdaj in ne-zdaj:

Bergson ni imel prav, ko je enotnost ¢asa razlagal z njegovo kontinuiteto, saj je s tem
pomesal preteklost, sedanjost in prihodnost, ¢e§ da neopazno prehajamo iz ene v
drugo, koncno pa je s tem tudi zanikal ¢as. Toda imel je prav, ko se je posvecal

kontinuiteti ¢asa kot bistvenemu fenomenu (FZ, str. 418).

Torej se po eni strani Merleau-Ponty strinja z Bergsonovimi poudarki. Prav ta je ze
polemiziral z pogledi, ki so implicirali &inematski pogled na ¢as — pravi, da v nekaksni

analiticni drzi dele izkustva odtuji od nase dejanske izkusnje sveta:

Od casa do casa dela [nas duh] nekaksne trenutne posnetke nedeljene gibljivosti
resnicnosti. Tako dobimo obdutke in ideje. S tem zamenjuje zveznost z nezveznostjo,
gibljivost s stabilnostjo /.../ (1977, str. 178)

Naloga filozofije pa je »obrniti obi¢ajno smer delovanja misli« (1977, str. 179) in
opaziti »vse zaznave, ki jih dobiva od snovnega svetag, ob cemer bo prisla do sklepa,
da se »oglasajo tendence, gibalne navade, mogocih dejanj, bolj ali manj trdno
povezanih s temi zaznavami in temi spomini« (1977, str. 153—154), torej da je svet v
prvi meri nekaj, kar vabi k udejstvovanju, raje kot nekaj, kar se nam pasivno daje.
Potem, nadaljuje Bergson, bomo »pod to povrsinsko zmrzalijo« rigidnih pojmov in
predstav nasli »neko zvezno podtekanje /.../ neko zaporedje stanj, kjer vsako
napoveduje tisto, ki bo sledilo, in vsebuje tisto pred seboj« (1977, str. 153—154). S
tem tudi premaguje nelagodje, ki ga izrazi Avgustin:

Ce je mogoce predstavljati si ¢as, ki se ne da drobiti v nikake, tudi najdrobnejse hipce
ve¢, takemu drobcu edinemu lahko damo ime sedanjega: toda ta leti s tako deroco
brzino /.../ (2003, str.255-6)



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 65

Tocke sedanjosti, ki jih opisuje Avgustin, nimajo #rgjanja — ne moremo jih
»stanovitvno vleci«, da bi pridobile $irino.V  prepoznanju nekaksne  ragsenosti
trenutka se Bergsonova filozofija vsaj v nekem oziru pribliza Merleau-Pontyjevem
pogledu, ¢eprav ji umanjka »fenomenoloska pozornost, ki bi jo posvetila pojmu
telesa« (Shen, 2021, str. 6). Zdi se, da Bergson telo Se zmeraj razume kot objektivno
telo, gibanje pa kot premik telesa v objektivnem prostoru (glej Bergson 1977, str.
152; tudi Deleuze, 2015, str. 9). Sicer, kot razlaga Deleuze, ta okolis¢ina Bergsonu
ne prepreci, da bi osnoval karseda fluiden pojem Celote, za katerega bomo tukaj
privzeli, da v grobem odgovarja Merleau-Pontyjevi eksistencialni situaciji; Deleuze
navaja slaven primer sladkotja, ki ga Bergson topi v vodi, torej prihaja do gibanje
delcev, a pri tem se hkrati spreminja celoten sistem, namrec iz vode, v kateri je sladkor,

do vode, ki je sladkana. Tako rekoc¢:

Gibanje je translacija v prostoru. Toda vsaki¢, ko pride do translacije v prostoru,

pride tudi do kvalitativne spremembe v celoti. (Deleuze, 2015, stt. 18)
Pri Merleau-Pontyju najdemo pritrjevanje:

Tako kot je Bergson cakal, da se bo raztopil kos¢ek sladkorja, moram jaz vcasih

cakati, da nastane organizacija. (FZ, str. 276)

Tezava je, da Bergsonov ragsesnostni model »zivece in gibajoce se vecnosti« (Shen,
2021, str. 6) brez pasivne sinteze, ki retencijo in protencijo zveze s sedanjim
trenutkom, ne more pojasniti prebanja med posamicnimi trenutki. Bergson sicer

pravi, da:

Strogo vzeto bi bilo mogoce, da ne bo staja nobeno drugo trajanje razen nasega, kot

bi bilo npr. mogoce, da na svetu ne bi bilo druge barve kot oranzna. (1977, str. 1706).

Kot pa bi tudi v svetu oranzne barve po Bergsonu vsebovali vsaj slutnjo barvnega
reda, ki napoveduje rdeco in rumeno, nadaljuje, da nas »tako intuicija nasega trajanja
— ki nas nikakor ne pusca viseti v zraku, kot bi storila ¢ista analiza — spravlja v stik s
célo povezavo trajanj /.../« (1977, str. 176). Ta slutnja oz. stik bi lahko bili to, kar
fenomenologi imenujejo za retencije in protencije. Dokler pa Bergson vztraja v

»vecnem, proznem sedajuk, kot pravi Merleau-Ponty, pa bo veljalo:



66 ANALIZA: METAFIZIKA

Obcutek veénosti je hinavski, saj se ve¢nost napaja iz ¢asa. Vodomet je vedno isti le
zaradi neprekinjenega krozenja vode. Vecnost je ¢as sanj, sanje pa se sklicujejo na

bedenje, od katerega si izposojajo vse svoje strukture. (FZ, str. 430)

To nas lahko spomni na Wittgensteinovo tezo o brezcasnosti iz Logicno-filozofskega
Traktata, ki smo jo omenjali v prvem delu ¢lanka. Lahko bi rekli, da se nam v neki
posebni modalnosti zavesti zazdi, kot da smo stopili 7z ¢asa — zamislimo si meniha
ob meditaciji, umetnika ob opazovanju nekega prizora, gledalca pocasnega filma.
Obcutek, da se je globina ¢asa razblinila, lahko pojasnjujemo z nedejavnostjo duha
in telesa; ker ni gibanja, se mi pojavljajo zgolj odmevi iszega, prav tako okolica ve¢ ne
klice po udejstvovanju, stvari se mi nehajo najavljati kot se-pribajajoce — karkoli pride,
bo zgolj se vec¢ istega. Potem pa se telo aktivira, s spremembo nam odzvanja
prisotnost tistega, kar se je spremenilo, iz okolice se nam zacnejo javljati sidri§ca, na
katere se lahko oprimemo, da razvezemo nastalo eksistencialno situacijo iz krca.
Tako reko¢, ko Bergson o trenutnem sedaju govori kot o »ve¢nem sedajug, si izbere
ze zaznamovano modalnost duha, ni¢ kaj druga¢no od Wittgensteinovega misti¢nega
pogleda, ki na stvari skusa gledati brez¢asno. Ampak to ni podoba vsakdanje, delujoe
zavesti — temve¢ podoba raztelesenega jaza. Morda bi lahko na Bergsona prenesli

kritiko, ki jo nek komentator zada Wittgensteinovi zgodnji filozofiji:

Wittgenstein omenja zgolj »bedo sveta« in v zapiskih i§¢e nacin, kako jo »zanikati«.
Etika Traktata je etika zanikovanja s postopnim umikanjem v tiho zaveti$ce idealnega
jaza; jaza, ki lahko preleti »celoto dejstev« in svet zazre sub specie aeternitatis — nato pa
v svojih izoliranih premislekih pride do strinjanja s svetom in ga sprejme taksnega,
kot je. (Hosseini, 2015, str. 41-42)

In, da Se kritiko specificiramo na Bergsona — ontolosko gledano je brez
cksistencialnega telesa kot predrefleksivne osnove pojem frgjanja zelo blizu nekaksni
konstrukciji zavesti, ki spada v okvir idealizma. Tako obstaja nevarnost, da se pojem
trajanja zaplete v »absolutno subjektivnost, kar spodkopava utemeljitev telesa kot
oporne tocke ter ovira obnovo ecksistencialne situacije v Merleau-Pontyjevem
projektu (glej Shen, 2021, str. 6). Ali, Se drugace, pomen »trajanja« kot filozofskega
pojma je povsem drugaen od pomena »éasa« v vsakdanjem kontekstu. Ce je #rajanje
pti Bergsonu ziva in gibajoca se vecnost za svetom, se more pri Merleau-Pontyju

spustiti na raven afektivnega horizonta.



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 67

Morda lahko na tem mestu omenimo $e »Casovnost Jaza« oz. Heideggerjevo misel,
da je »pomen Daseina ¢asovnost« in da je »¢asovnost v svoji biti ekstati¢na«. Menim,
da je Merleau-Pontyju ponudila teoretski okvir, da je razpravo o casovnosti
premaknil z ravni Ciste zavesti na raven eksistencialne filozofije. Navezujo¢ se na
Heideggerja, Merleau-Ponty predlaga, da »preden se sploh lahko vzpostavi
intencionalnost, mora obstajati odprtost, prostor svobode (Spzelranm), pokrajina
(Gegend), znotraj katere se lahko intencionalnost razgrne. Ta pokrajina je ¢as« (citat
iz Shen, 2021, str. 11). Ta opredelitev ¢asa kot pokrajine, znotraj katere se lahko
intencionalnost Sele oblikuje, pomeni pomemben premik v razumevanju
subjektivnosti: subjekt ni vec¢ zgolj nosilec zavestnih aktov v ¢asu, temvec je sam ze
v temelju ¢asovno strukturiran, torej eksisten¢no vpet v ¢as kot horizont smisla in
moznosti. Cas tako ni ve¢ nekaj, kar te¢e mimo subjekta ali kar si subjekt predstavlja,
temvec je nacin njegove biti — nacin, kako je svet zanj sploh lahko smiseln. Merleau-
Ponty s tem vzpostavi kontinuiteto med telesno umescenostjo v svet in ¢asovno
strukturiranostjo eksistence: telo ni le prostorsko, temve¢ tudi ¢asovno navzoce, saj
je ravno v telesni izkusnji mozno zaznati, kako se preteklost, sedanjost in prihodnost

prepletajo v zivi sedanjosti.

Ali drugace, zavest ne deluje tako, da bi sproti zbirala tocke v linijo, temvec je ze
sama strukturirana kot trajanje, v katerem se preteklost zadrzuje kot odmev in
prihodnost kot obzotje pricakovanija. Cas zato ni zunaj subjekta, pa tudi ne zgolj v
njem, temve¢ vznikne v razmerju telesno umescenega subjekta in sveta, ki se odpira.
V tem smislu Merleau-Ponty preseze klasicne psiholoske ali kognitivne opise
zaznavanja ¢asa: pokaze, da je ¢asovnost pogojenost nase eksistence in hkrati pogoj

moznosti smisla.
5 Cas-spomin in ¢as-informacija pri Wittgensteinu

Doslej smo v nalogi o ¢asu govorili v smislu kot govorimo o gibanju, ki ga
zaznavamo na platnu v kinodvorani — torej kot o tem, kar nam je neposredno dano,
»kot barve in oblike«. To nas je vsaj dregalo proti zamisli, da ima zgolj sedanjost
konkretno resnicnost, vse ostalo pa »konkretno danemu« pri-mislimo. Slede¢
Wittgensteinu bi rad v naso diskusijo ¢asa umestil Se moznost javnega koordinatnega

sistema.



68 ANALIZA: METAFIZIKA

V Filozofskib opazkah se Wittgenstein obrne k razmisleku: »Jezik lahko izreka zgol]
stvati, ki si jih lahko zamislimo tudi drugace /.../ Mika nas, da bi rekli: zgolj izkustvo
sedanjosti ima realnost. In potem mora biti prva replika: v nasprotju s cemr« (FO,
§54). O casu bi lahko govorili tudi kot o filmskem traku v sosednji kabini, ki se vlece
po projektorju in s tem na nase platno mece svetlobo. To bi bila npr. fizikalisticna

podoba ¢asa’ — nekaj, kar je lastno svetu, ne nam:

Ce primerjam dejstva neposredne izku$nje s podobami na zaslonu in dejstva fizike s
podobami na filmskem traku, potem je na filmskem traku prisotna sedanja podoba,

hkrati pa tudi pretekle in prihodnje; na zaslonu pa ni nicesar razen sedanjosti. (FO,

§83)
To razlikovanje je potrebno imeti v mislih, ker se:

/.../ najhujSe filozofske zmote zmeraj porodijo takrat, ko skusamo vsakdanji-

fizikalni-jezik prenesti v polje neposredno danega (FO, §57).

Ce je zgolj sedanjost realna, kaj je potem tisto, s ¢emer jo primerjamo? Wittgenstein
opaza, da mora biti smisel trditve konstruiran tako, da lahko vemo, kako »odloc¢iti
njeno resnic¢nost ali nesrecnost« (FO, §43). To lahko storimo zgolj tako, da neko
stanje stvari »pogledamo« — nekaj pa lahko pogledamo zgolj takrat, ¢e se nam kaze

»V CaASUK:

Ce je svet ¢utnih dat brezéasen, kako lahko o njem sploh govorimo? Tok Zivljenja
/.../ tece dalje in nase trditve so tako rekoc verificirane zgolj ob dolocenih trenutkih.
Nase trditve so verificirane zgolj v sedanjosti. Torej more biti tako tudi postavljene

/.../ tako kot je telesnost ravnila tista, ki mu omogoca metjenje. (FO, §48)

To, da lahko resnic¢nost trditve verificiram zgolj »tukaj in zdaj«, govori bolj o naravi
smisla kot pa naravi ¢asa. Prav zato Wittgenstein pravi, da ¢e »kdo rece, da ima zgol;
sedanja izkusnja realnost, mora biti beseda ‘sedanja’ popolnoma odve¢ /.../ Kajti ne
more pomeniti sedanjosti v nasprotju s preteklostio in pribodnostjox (FO, §54). To je zato,

ker pojmi skrivaj prehajajo med dvema kontekstoma:

3 Ni pa nujno, da bi bila prav fizikalisticna. Kot opaza nek komentator, Wittgenstein v nekem
predavanju deli med miselnim casom in fizikalnim ¢asom — nato pa te delitve ve¢ ne uporabi,
konsistentno govori o »¢asu-informaciji« kot $irsi kategoriji kakrsnih koli javnih referenénih sistemov
casa (glej Schulte, 20006, str. 561; Hintikka, 1996, str. 242-274).



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 69

1zjava 9jaz zaznavam x’ je prevzeta iz idiomov fizike, tako da mora X’ stati za fizi¢ni
predmet /.../ Stvari so se ze sfizile, ko izraz uporabimo v fenomenologiji, kjer mora
x” imenovati datum. Kajti potem tudi jaz’ in “zaznavam’ ne moreta ohraniti svojih

prejs$njih pomenov. (FO, §57)

V nekem nareku kolegu G. E. Mooru (glej Rizzo, 2016, str. 140-141) Wittgenstein
pravi, da je treba pri govoru o ¢asu vpeljati distinkcijo med éas-spominom kot daj-
centricnem sistemn (in se okoli njega vrtijo fraze, kot so »vceraj, kasneje, naslednji
mesec) tet casom-informacijo kot referenénim sistemom javne kronologije (»ob 06.07,
21. junija, leta 2090, t5, dvajset milisekund«). Hintikka nam predlaga, da to razliko
razumemo kot kontrast med perspektivistiinimi in javnimi nacini identifikacije casa,
vendar tudi dopustimo, da ima Wittgenstein vcasih v mislih ozjo delitev med
fenomenolosko in figikalisticno sliko (glej 1996, str. 251). S tem Ze odpravimo precej
miselnega neudobja, ki ga je izrazal Sveti Avgustin, ko zapise: »Ce namre¢ preteklost
in prihodnost obstaja, bi rad vedel, kje sta.« (2003, str. 257) To vprasanje izhaja iz
podobe ¢asa-informacije, 2 odgovor i$¢e v podobi ¢asa-spomina. Cesar Avgustin ne
opazi, je to, da se je smisel besed »preteklost« in »prihodnost« v pricakovanem
odgovoru radikalno spremenil — iz tistega, Cesar se lahko spominjam in kar lahko
pricakujem, v tisto, kar ima lastno bit. Tezava je torej v slovni¢nem protisloviju, ki se
prav tako pojavi, ko npr. metafori »toka« in »dolZine« ¢asa prenesemo na fizikalni
¢as — Ceprav je edini pravi nacin razumevanja pojmov dan znotraj zivecega konteksta.
Wittgenstein nam to poanto lepo orise v svojih predavanjih iz leta 19321933 (glej
Wittgenstein, 1979, str. 13). Pravi namre¢, da si naj predstavljajmo reko, na kateri
plavajo drevesna debla, ki ob tem, ko gredo mimo mene, udarijo ob zvonec. Potem
lahko npr. recem, da sem jedel kosilo ob 105-tem zvoncu. Prav tako lahko opazam,
da se je dolzina intervalov med posami¢nimi udarci zvonca po 100-tem obc¢utno
zmanjsala. Ampak to, v kak§nem smislu govorimo o dolzini, se drasticno razlikuje
glede na metodo merjenja — ura bo izmerila, da so zvonci najprej udarjali enkrat na
uro, kasneje pa enkrat na sedem minut. Na§ cut za ritem pa po eni uri ti§ine upeha,
tako da bo smisel dolzine kot zaznanem intervalu predstavljal nekaj popolnoma
drugega. Govorimo o dolzini v dveh popolnoma razli¢nih smislih — kot o ¢utu oz.

intuiciji in kot o podatkih, izmerjenih z instrumenti.

Metafore, ki jih prenasamo iz ravni jezika fizikalnega sveta na raven zaznavnega, nas
navdajo z nekaksno fascinacijo, ki nam potem onemogoci, da bi opazili dve razli¢ni

slovnici govora. Kot Wittgenstein pise v dnevniku:



70 ANALIZA: METAFIZIKA

Dokler obstaja glagol ‘biti’, ki izgleda, kot da deluje na isti nacin kot glagola §esti’ in
‘piti’; dokler imamo pridevnike ‘identicen’, ‘resnicen’, ‘neresnicen’, ‘mozen’; dokler
bomo se dalje govorili o ‘reki ¢asa’ in ‘Sirjenju prostora’ itd., se bodo ljudje spotikali
ob istih kripti¢nih tezavah in strmeli v nekaj, za kar se zdi, da ne more razjasniti
nobena razlaga. (Ms-111, str. 133-134)

Zdaj smo razlocili dva smisla ¢asa, to pa ne pomeni, da se moramo z razdelitvijo
zadovoljiti. Kot izpostavlja nek komentator, nas Wittgenstein svari, »da pojmom ne
smemo dopustiti, da postanejo togi /.../ to pomeni, da je lahko celo razlikovanje
med fiziénim in fenomenoloskim ¢asom relativizirano glede na dolocen kontekst«
(Rizzo, 2016, str. 142). Kot nas je v uvodu opozarjal ze Bergson, skusa filozof
prerezati vez med obicajnim jezikom in jezikom druge stopnje, s ¢emer tvega, da
»povrsinsko slovnico« slednjega zamrzne in popredmeti. Potem smo ujeti v metafori,

nezmozni, da bi se gibali izven nje.

Da bi nevtralizirali filozofske probleme, ki se porajajo iz zavajajoce rabe jezika, se
Wittgenstein zateka k fikcijskim jezikovnim igram, ki bi nam razodele globljo
slovnico za stavki vsakdanjega jezika. S tem dokazuje, da se izrekanje o ¢asu ne rabi
usidrati v metaforah o dolzini in toku, ki imajo to pojmovno slabost, da cas
objektificirajo. Ena izmed prakticnih metod za odkrivanje tak$nih namisljenih
jezikovnih iger, pravih miselnih eksperimentov je zamisljanje, kako bilahko otrokom
poucevali ¢asovno obarvane stavke, tako da jih postavimo v pragmati¢ne kontekste
(da pripovedujejo zgodbo, jedo, se igrajo, vstajajo itd.) (Wittgenstein, 2016, str. 81).
Taksne zive podobe (Bilder ans dem Leben) nam omogocajo gradnjo casovnih razmerij

(prej, zdaj, pozneje), ne da bi se morali nujno zatekati k objektivizirani predstavi ¢asa.

S tem Wittgenstein pokaze, da pomen casovnih izrazov ne temelji na abstraktni
definiciji »¢asa kot takega«, temve¢ na nacinu njihove rabe v vsakdanjem zivljenju.
Ko otroka uc¢imo reci »zdaj je ¢as za kosilo« ali »prej smo se igrali«, mu pravzaprav
ne postedujemo pojma casa kot necesa, kar tece, ampak ga uvajamo v pravila
dolocene jezikovne igre, ki se vpenja v konkretne prakse. Casovne besede zato niso
imena neke skrite entitete, temve¢ orodja, s katerimi usklajujemo dejanja, izkusnje in
pripovedi. V tem se kaze Wittgensteinova kritika metafor o toku ali dolzini ¢asa: ker
ne izhajajo iz jezikovne rabe, ampak iz poskusov reificiranja, nas zavajajo v
namisljene probleme. Pravi vpogled v »bistvo casa« tako ne pride iz ontoloskih
trditev, temvec iz pozornega opisa, kako dejansko uporabljamo ¢asovne izraze v

zivljenju.



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 71

6 Zakljucek

V pricujocem ¢lanku smo se sprehodili po opazkah, nastavkih in konkretnih
pogledih Wittgensteina in Merleau-Pontyja o ¢asu. Kot pravi Hannah Arendt v
svojem komentarju Wittgensteina, s tem prostim prehajanjem, razbremenjenim
sistematicnosti teorije, dejanje misljenja spremenimo v dihajoce, ritmi¢no in zato
izrazito ¢asovno gibanje raziskovanja (1977, str. 231, op. 133). V tem duhu upam, da
je bil namen besedila dosezen — razorati konceptualno polje, da bi vanj prislo nekaj

kisika, pa Ceprav se na koncu vendarle kaj prida ne premaknemo iz zacudenja

Avgustina, ki sprasuje: »Kaj je ¢as? Ce me ne vprasas, to vem; ¢e me vprasas, ne
vem.« (2003, str. 251)

Kraj$ava izbranih del
FZ Fenomenologija zaznave

Merleau-Ponty, M. (2006). Fenomenologija zaznave. Prevedla Spcla Zakelj. Ljubljana: Studentska
zalozba.

OFP Opazke o filozofiji psihologije

Ludwig, W. (1980). Remarks on the Philosophy of Psychology. Oxford: Blackwell.
FO Filozofske opazke

Ludwig, W. (1975). Philosophical Remarks. Oxford: Basil Blackwell.

FR Filozofske raziskave

Ludwig, W. (2014). Filozofske raziskave. Prevedla Erna Strnisa. Ljubljana: Krtina.
T Traktat

Ludwig, W. (2022). Logi¢no-filozofski traktat; Logisch-philosophische Abhandlung. Prevedel Borut
Cerkovnik. Ljubljana: LUD Serpa.

Ms Manuskripti — vojni dnevniki

Ludwig, W. (2016-). Interactive Dynamic Presentation (IDP) of Ludwig Wittgenstein's philosophical
Nachlass. Uredil Wittgensteinovi arhivi na Univerzi v Bergenu pod vodstvom Alois Pichlerja.
http:/ /wittgensteinonline.no/ (poskus dostopa 26. maj 2023).

GP Gestalt psihologija

Kohler, W. (1970). Gestalt Psychology. New York: Liveright.



72 ANALIZA: METAFIZIKA

Viri in literatura

Arendt, H. (1977). The Life of the Mind. Harcourt Brace Jovanovich.

Avgustin, svetnik (2003). Izpovedi (A. Sovre, prevajalec). Mohotjeva zalozba.

Barry, D. (2023). Time consciousness. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ut.), Stanford Encyclopedia of
Philosophy (izdaja poletje 2023).
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/ entries/ consciousness-temporal /

Deleuze, G. (2015). Podoba-gibanje (S. Pelko, prevajalec). Studia Humanitatis.

Feldman, F. (1975). Epistemic Appraisal and the Cartesian Circle. Philosophical Studies: An International
Journal for Philosophy in the Analytic Tradition, 27(1), str. 37-55.

Hosseini, Reza. (2015). Wittgenstein and the Meaning of Life. Palgrave Macmillan.

Hintikka, J. (1996). Ludwig Wittgenstein. Half-Truths and One-and-a-Half-Truths. Springer.

James, W. (1890). The Principles of Psychology, 2 vols. (American S cience—.Advanced Course). H. Holt and
Company.

Miller, 1. (1984). Husserl, Perception, and Temporal Awareness. MIT Press.

Moore, G. E. (1993). Wittgenstein’s Lectures in 1930-33. V C. J. Klagge in A. Nordmann (ur.),
Ludwig Wittgenstein. Philosgphical Occasions (str. 46—114). Hackett.

Nyiri, K. (2006). Time and communication. V F. Stadler in M. St6lzner (ut.), Time and History (stt.
301-316). Ontos Verlag.

Nietzsche, Friedrich. (1910). The Birth of Tragedy or Hellenism and Pessimism. T. N. Foulis.

Plotin (2005). O Vednosti in iasn. Nova revija. Zbirka Phainomena.

Rizzo, G. (2016). Wittgenstein on Time: From the Living Present to the Clock Time. V F. Santoianni
(ut.), The Concept of Time in Early Twentieth-Century Philosophy, Studies in Applied Philosophy,
Epistemology and Rational Ethics 24. Springer.

Sallis, J. (1971). Time, subjectivity, and the phenomenology of perception. The Modern Schoolman, 48,
str. 343-357.

Sattig, T. (2019). The Sense of Temporal Flow: A Higher-Order Account. Philosophical Studies, 176(11),
str. 3041-3059. doi:10.1007/s11098-018-1162-z

Sellars, W. (1975). Autobiographical Reflections. V H.N. Castafieda (ur.), Action, Knowledge and Reality:
Critical Studies in Honor of Wilfrid Sellars (str. 277-293). Bobbs-Merrill.

Shen, Y. (2021). The Trio of Time: On Merleau-Ponty’s Phenomenology of Time. Human Studies, 44,
str. 511-528. https:/ /doi.org/10.1007/510746-021-09589-0

Smith, Q. (1993). Language and Time. Oxford University Press.

Wittgenstein, L. (1979). Lectures 1932—1933. Blackwell.

Wittgenstein, L. (2016). Modra in tjava knjiga (E. Strnisa, prevajalec). Krtina.



A, ANy l1ZA
Let. 29, §t. 1, str. 73-90, december 2025 a
SPINOZOVA
FILOZOFIJA AFEKTOV
Sprejeto NINA BACANI
1.9.2025
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija
Pregledano nina.bacani@student.um.si
22.11. 2025
DOPISNI AVTOR
ILzdano nina.bacani@student.um.si
17.12. 2025

Klju¢ne besede
Spinoza,
monizem,
afekt,

svoboda,

psihologija

Izvle¢ek Spinoza v svoji Etiki (1677) zagovarja monizem —
obstoj ene same substance, ki je enaka Bogu in naravi. Duh in
telo sta njena izraza, ki ju zaznavamo kot locena atributa (iste
substance): misljenje in razseznost. Spinozova filozofija
afektov (tretji in Cetrti del EZike) se osredotoca na razumevanje
cloveskih  custev kot naravnih  pojavov, podrejenih
univerzalnim zakonitostim narave. Spinoza trdi, da je clovek, ki
svojih afektov ne obvladuje, suzenj usode, svobodo pa lahko
doseze s pomocjo razuma. Afekte deli na aktivne in pasivne;
aktivni izhajajo iz razuma in povecujejo clovekovo moc,
medtem ko pasivni slabijo njegovo zmoznost delovanja.
Spinozova filozofija ponuja teoretiéni okvir za razumevanje
Custev, ki je bil za njegov cas revolucionaren in se kaze celo v

sodobnih psiholoskih in nevroznanstvenih raziskavah.

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.73-90.2025
CC-BY, besedilo © Bacani, 2025 Y

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 29, no. 1, pp.73-90, December 2025

SPINOZA’S
PHILOSOPHY OF AFFECTS

NINA BACANI

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
nina.bacani@student.um.si

CORRESPONDING AUTHOR

nina.bacani@student.um.si

Abstract In his Ezhics (1677), Spinoza defends monism — the
idea that there exists a single substance that is identical with
God and nature. Mind and body are its expressions, which we
petceive as two distinct attributes (of the same substance):
thought and extension. Spinoza’s philosophy of affects
(developed in Parts Three and Four of the Ezbics) focuses on
understanding human emotions as natural phenomena
governed by the universal laws of nature. According to
Spinoza, a person who does not master their affects is a slave
to fate, while freedom can be achieved through the guidance of
reason. He distinguishes between active and passive affects:
active affects arise from reason and enhance a person’s power,
whereas passive affects diminish their capacity to act. Spinoza’s
philosophy offers a theoretical framework for understanding
emotions that was revolutionary for his time and remains
influential even in contemporary psychological and

neuroscientific research.

Accepted
1.9. 2025

Revised
22.11. 2025

Published
17.12. 2025

Keywords
Spinoza,
monism,

affects,
freedom,

psychology

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.73-90.2025

CC-BY, text © Ba&ani, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



NN. Bacani: Spinogova filozofija afektov 75

1 Uvod

Najvega osabnost ali najvede malodusje je najvecja nevednost o samem sebi (Spinoza, 1963, str.
302).

V tretjem delu Etike z naslovom »O izvoru in naravi afektov« Spinoza zacne graditi
svojo filogofsko psibologijo, ki predstavlja klju¢no stopnjo na poti do teorije ¢loveske
srece. Cilj njegove etike je pokazati, kako postati ¢im bolj aktiven (Koistinen in
Viljanen, 2010, str. 2-13).

Potem ko Spinoza v Efiki podrobno analizira mnozico afektov in strasti, poudari,
da za cloveka najhujse sugenjstvo pomeni Fiveti pod njibovo oblastio' in se na tak nacin
pokoriti usodi (Sajkovié, 1963, str. 65). Nezmoznost obvladovanja afektov zanj
pomeni suznost, afektom podlozen ¢lovek je zanj le igraca v rokah usode, ki ima nad
njim tako mo¢, da pogosto sledi slabemu, ceprav pozna dobro (Spinoza, 1963, str.
259).

V clanku raziskujemo Spinozovo filozofijo afektov (ter njen vpliv na sodobne
filozofske in znanstvene razprave o afektih in custvih), ki jo predstavlja v tretjem in
cetrtem delu Ezike, ki sta naslovljeni »O izvoru in naravi afektov« ter »O ¢loveski

suznosti ali o silah afektov«.

Tretji del Efike se zacenja z uvodom, sledijo definicije in postulati, nato pa se zvrsti
59 pravil, pri ¢emer vsako pravilo vkljucuje dokaz, nekatera pa tudi opombo. Sledi
podpoglavje »Definicije afektove, ki vkljucuje 48 definicij. Na koncu je dodana Se
»Splodna definicija afektov. Cetrti del se podobno za¢ne s predgovorom, nadaljuje

z definicijami, aksiomom in 73 pravili, zakljuci pa se z Dodatkom.
2 Spinozova kritika Descartesa

Spinoza je spremenil Descartesovo stalisce. V prvem delu EZke je namre¢ naznanil,
da sta misel in razseznost, ¢eprav razlicna, atributa iste substance — Boga oziroma
narave. Z idejo, da Duha ne moremo lociti telesa, je Spinoza ovrgel dualizem
substanc, ohranil pa razumen »aspektni« dualizem. S tem je Spinoza resil tezavo

obstoja dveh substanc, ki ju je treba nekako povezati. Vendar moramo priznati, da

! Cloveka, ki ga vodijo ¢ustva, Spinoza (1963, str. 311) oznaci za suznja; ¢cloveka, ki ga vodi razum, pa za svobodnega.



76 ANALIZA: METAFIZIKA

Spinoza ni razlozil, kako je do telesnih in dusevnih pojavnih oblik sploh prislo.
Nepristranski kritik bi rekel, da se je Descartes vsaj trudil, medtem ko se je Spinoza
tej tezavi enostavno izognil. Damasio pa se s tako kritiko Spinoze ne strinja, saj meni,
da mu je uspelo pojasniti povezavo med telesom in duhom bolj realisticno ter
skladno z biologijo (Damasio, 2008, str. 199).

Spinoza v Efiki kritizira kartezijanski model telesa kot stroja, ki ga upravlja volja
nematerialnega uma ali duSe. Tak$ne »misticne« razlage je oznacil za znak
nerazumevanja delovanja telesa. Descartes je strogo locil um in telo kot dve razli¢ni
substanci. Um je zanj aktiven in avtonomen, telo pa pasivno, zato mora um
nadzorovati telo in strasti oz. afekte, ki jih je Descartes razumel kot pasivne odzive
(Brown in Stenner, 2001, str. 82—83).

Strasti> duse so prikazane kot popolnoma pasivne, zato si mora um prizadevati
pridobiti absolutno oblast nad njimi. Um je pooblas¢en za uveljavljanje tega
absolutnega nadzora nad telesom in custvi, saj je, kot aktiven, odvisen zgolj od
samega sebe, medtem ko je aktivnost telesa (natancéneje »gibanje«) odvisna bodisi od
uma, kot pri strasteh, bodisi od kaksnega bliznjega fizicnega vzroka (srecanja z
drugim pasivnim telesom). Spinoza je Descartesa kritiziral, ket ni znal razloziti, kako
sta um in telo povezana, da bi lahko um nadzoroval telo. Po Spinozi je bil Descartes
prisiljen pojasniti to povezavo s sklicevanjem na Boga (Brown in Stenner, 2001, str.
82-83).

Tako kot Descartesov um vlada telesu od zunaj, njegov transcendentni Bog nadzira
naravo, ki jo je ustvaril. Spinoza to presega s pojmom imanentne enotne substance,
imenovane Bog ali Narava (Efika IV., predgovor). Namesto loc¢itve med
razseznostjo in mislijo, kot jo je predlagal Descartes, Spinoza ti razume kot dva
vidika (atributa) iste substance.? S tem Spinoza odpravi kartezijansko hierarhijo in
pokaze, da sta um in telo povezana ter socasna v naravi. Um lahko telo spoznava le
preko idej sprememb, ki ga prizadenejo (Etika 11., prop. XIX). Spoznanje poteka
vzporedno s telesnimi procesi, kar vzpostavlja tesno povezavo med afekti in

spoznanjem (Brown in Stenner, 2001, str. 84).

2 Strast je za Spinozo pasivni afekt, ki je zmeden in zato neustrezen. Strasti spremenimo v dejanja, v kolikor si neko
idejo zamislimo jasno in razlo¢no oziroma ustrezno. V nasem interesu je, da to stotimo, saj suzenjstvo strastem ni
srecno stanje. Kljub temu je dozivljanje nekaterih strasti del cloveskega stanja: ljudje nismo Bog, ampak le konc¢ni
deli celotne substance vesolja. (Schmitter, 2021)

3 Modusi razseznosti so telesa, modusi misljenja pa ideje (Sajkovié, 1963, str. 49).



NN. Bacani: Spinogova filozofija afektov 77

3 Substanca

Za Spinozo je substanca samozadostna, ena, nedeljiva, vseprisotna oz. imanentna in
neskonéna. Drugo ime zanjo je Bog. Kaze se skozi neskoné¢no $tevilo atributov ali
znacilnosti, od katerih Bozji um lahko dojame vse, cloveski pa le dva, in sicer
misljenje in razSirjenost (materijo). Posledicno neskoncna narava substance vedno
presega sposobnost cloveskega uma, da jo pojmuje. Misljenje je atribut substance, ki
se kaze le v umu, medtem ko je razsirjenost atribut substance, ki se kaze v prostoru
in odnosih med telesi. To pomeni, da se um in telo ne smeta obravnavati kot loc¢eni
entiteti, temve¢ kot dva razli¢na nacina pojavljanja iste substance®. To je v nasprotju
z Descartesom, ki je obstoj razdelil na dve loceni substanci: um (duhovno) in telo
(materialno). Spinoza s tem postavlja temelje za razumevanje subjektivnosti, ki ni
tiksna in lokalizirana (npr. omejena na posameznikovo telo ali um), ampak razprsena
in dinamic¢na. Obstaja skozi odnose in povezave. To je osnova za sodobne teorije
posthumanizma, ki se ukvarjajo z idejo, da je subjekt produkt sirsih dinami¢nih
sistemov in interakcij (Robinson in Kutner, 2018, str. 3).

Po Spinozovi razlagi odnosa med duhom in telesom se zgleduje tudi Damasio
(Markic, 2008, str. 300).

4 Spinoza in vprasanje afektov

Spinoza ¢loveka razume kot enega izmed neskonéno mnogo modusov ali pojavov
ene same substance, ki jo imenuje Narava ali Bog. Ta substanca je edina entiteta z
absolutno svobodo, saj je causa sui (vzrok sama sebi), torej ni odvisna od nicesar
razen sebe. Vse ostale stvari imajo Boga za formalni vzrok, vendar so kot konéni
modusi vedno odvisne od zunanjih vplivov in so podvrzene spremembam, ki jih

povzrocajo srecanja z drugimi kon¢nimi stvarmi (Brown in Stenner, 2001, str. 87).

Spinoza razlikuje med formalnim vzrokom (Bog/Narava) in bliznjim vzrokom
sprememb (srecanje z drugo koncno stvarjo). V njegovem sistemu ni prostora za
transcendentalne razlage, kot je »bozja volja«. Bog kot formalni vzrok omogoca
imanenco ene substance, iz katere sledijo bliznji vzroki. Vsaka kon¢na stvar (oz.

modus) deluje v skladu s svojo esenco, ki jo Spinoza definira kot conatus® —

* Spinoza je s prepricanjem, da sta duh in telo manifestaciji ene in iste substance, nasprotoval pogledu njegovega
¢asa (Damasio, 2008, str. 15).
5 1z conatusa, se pravi nagona po samoohranitvi, izhajajo vsi afekti. Zelja je esenca ali narava afekta (Schmitter, 2021).



78 ANALIZA: METAFIZIKA

prizadevanje, da vztraja v svojem obstoju. Conatus se lahko pojavi kot volja (¢e se
nanasa na um) ali kot nagon (¢e vkljucuje um in telo). Zelja (cupiditas) je zavestno

dozivljanje tega nagona (Brown in Stenner, 2001, str. 87-88).

Afekti (affectus) so telesne spremembe, ki vplivajo na moc¢ delovanja posameznika —
bodisi jo povecajo (veselje) bodisi zmanjsajo (zalostS). Afekti so rezultat sre¢anj med
kon¢nimi bitji in predstavljajo urejanje odnosov med telesi in idejami. Spinoza
presega sodobno loc¢evanje med ¢ustvi in kognicijo, saj afekte razume kot urejanje
odnosov med konénimi bitji. Spinozov pristop je podoben sodobnim
raziskovanjem, ki preucujejo, kako iz kaosa nastaja red v fizicnem in druzbenem
svetu (Brown in Stenner, 2001, str. 88).

Megan Boler poudarja pomen Spinozove filozofije za teorijo afekta in pomanjkanje
neposrednega ukvarjanja z njo. Zdi se, da le malo raziskovalcev, ki se ukvarjajo s
teorijo afekta, neposredno bere Spinozova besedila. Tam, kjer je Spinozovo ime
omenjeno v znanstvenih razpravah o teotiji afekta, je to pogosto v povezavi z
Deleuzeovimi in Deleuze-Guattarijevimi interpretacijami. Boler trdi, da sta afekt in
custvo loceni ideji, ki ju raziskovalci pogosto napacno zdruzujejo. To zamenjevanje
lahko vpliva na razumevanje pojma subjektivnosti, saj custvo implicira obstoj
cloveskega subjekta, ki ¢ustva dozivlja. Ta subjekt je kartezijanski racionalni in
esencialni jaz. Lahko bi rekli, da je afekt v nekem smislu posthumano custvo, saj gre
za $irsi koncept, ki vkljucuje odnose med ljudmi, prostori, predmeti in spomini
(Robinson in Kutner, 2018, str. 1-2).

Spinozova Etika, napisana sredi 17. stoletja, za bralce predstavlja izziv iz vec
razlogov. Spinoza uvaja nove koncepte, npr. ustrezne in neustrezne ideje. Njegovo
argumentiranje je zasnovano kot geometri¢ni dokaz, ki vkljucuje definicije, aksiome,
postulate, trditve in dokaze. Ta retori¢na poteza je morda namenjena povzdignjenju
njegove filozofije na raven Evklidove geometrije. Ker je bila E#ka prvotno napisana
v latin$cini — kar je bila e ena retori¢na poteza — se morajo bralci prevodov soociti

z negotovostjo, ki je znacilna za prevajanje (Robinson in Kutner, 2018, str. 2).

® Damasio (2008, str. 131) v skladu s Spinozovim pojmovanjem pravi, da je zalost povezana s prehodom organizma
v stanje manj$e popolnosti. Moc¢ in svoboda delovanja sta oslabljeni, saj je zalostna oseba po Spinozovem stalis¢u
locena od svojega conatusa (stremljenja po lastni samoohranitvi). To dejansko velja za bolnike s tezko depresijo, ki
storijo samomor.



NN. Bacani: Spinogova filozofija afektov 79

5 Povezanost z naravnim redom

Osrednyji cilj Ezke je pokazati, da so um in njegovi ucinki prav tako del naravnega
reda kot kar koli drugega (Schmitter, 2021). Spinoza vztraja, da ljudje niso »zunaj
narave«. Vse lastnosti ali dejanja ljudi, ki se zdijo izjemna, morajo torej imeti za

Spinozo neko razlago v smislu univerzalnih, naravnih zakonov (LeBuffe, 2024).

Descartes je na primer verjel, da mora biti dusa izvzeta iz vrste deterministi¢nih
zakonov, ki vladajo v materialnem vesolju, ¢e zelimo ohraniti svobodo ¢loveka.
Spinozov cilj v tretjem in Cetrtem delu je, kot pravi v predgovoru k tretjemu delu,
povrniti clovesko bitje ter njegovo voljno in ¢ustveno zivljenje na njthovo pravo

mesto v naravi. Kajti ni¢ ne stoji zunaj narave, niti cloveski um (Nadler, 2023).

Spinoza (1963, str. 189) se ne strinja z avtotiji, ki ¢loveka locujejo od narave in mislijo,
da lahko ¢lovek popolnoma nadzoruje svoje delovanje. Clovesko nemo¢ pripisujejo
napaki ¢loveske narave namesto moci same narave. Cloveskega duha zato zani¢ujejo
ali celo preklinjajo. Vseeno priznava, da je bilo pred njim ze veliko »odli¢nih moz,
ki so o zivljenju pisali na pravi nacin. Ne pozna pa nikogar, ki bi do zdaj pisal o
naravi afektov in o tem, kako jih lahko obvladujemo.” Na Spinozo je sicer mocno
vplival Descartes. Njegova zmota je bila (po Spinozovih besedah) miselnost, da »ima
duh nad svojimi delovanji neomejeno moc« (Spinoza, 1963, str. 189). Kljub temu ga
obravnava kot bistroumnega modreca, ki je skusal razloziti ¢lovekova custva in
njihovo obvladovanje. Ljudem, ki custva raje preklinjajo in zasmehujejo, kot da bi
jih poskusali razumeti, zeli Spinoza odpreti oci. Dokazati Zeli, da afekti niso loceni

od razuma, prazni, nesmiselni ali strasni.

Stevilni filozofi so ¢loveski um obravnavali kot izjemo med sicer univerzalnimi
naravnimi zakoni — kot stvar, ki je zavestna, sposobna dobrega in zla. Clovesko
delovanje, letudi se zdi posebno, mora imeti neko raglago v okvirn univerialnib, naravnibh
zakonoy (LeBuffe, 2024).

Spinoza (1963, str. 190) trdi, da narava ne more biti napacna, saj je vendar zmeraj in
povsod ista. Negativna Custva, kot so sovrastvo, jeza in zavist, izhajajo iz iste

»nujnosti in moci narave« kot vse ostalo. Afekte povzrocajo doloceni vzroki, imajo

7 Spinozovo delo kaze jasne vplive Descartesa in Hobbesa, pa tudi starodavne teorije, kot je stoicizem (Schmitter,
2021).



80 ANALIZA: METAFIZIKA

prav tako dolocene lastnosti, ki so preucevanja vredne prav toliko kot druge, za nas
pozitivne stvari. Pri razlaganju ¢ustev bo Spinoza uporabljal »geometricno metodok,

clovesko obnasanje bo preuceval na enak nacin kot geometrijske like in telesa.

Nemogoce je, da clovek ne bi bil del narave in da bi bil podvrzen le tistim
spremembam, katere je mogoce umeti zgolj po njegovi naravi in katerim je adekvatni
vzrok (Spinoza, 1963, str. 266). Clovek je torej nujno del narave in trpi spremembe,

ki jih njegov razum ne more doseci.
6 Kljucni pojmi

Spinoza (1963, str. 190) razlaga, da adekvaten (ustrezen) vzrok pomeni vzrok, katerega
ucinek lahko zaznamo »jasno in razlo¢no«. Nasprotno, neadekvaten (neustrezen) ali
delen vzrok oznacuje vzrok, katerega ucinek sam po sebi ni dojemljiv. Ljudje
delujemo, kadar iz nase narave sledi nekaj, cemur smo adekvatni vzrok. Trpimo?® pa

takrat, kadar iz nasega duha izhaja nekaj, cemur smo delni vzrok.

Z afektom mislimo afekcijo (spremembo) telesa, ki zmoznost delovanja krepi ali
slabi. Clovesko telo je lahko podvrieno mnogo spremembam in vendar ohranja

podobe stvari, torej ohranja svoj smisel (Spinoza, 1963, str. 191).
7 Neadekvatne ideje

Po Spinozi sta duh in telo razlicna modusa iste substance. Duh je »ideja« telesa,
vendar zaradi tega razlikovanja ne more imeti jasnega in razloCnega (ustreznega)
razumevanja telesa ali drugih fiziénih stvari. Cloveski duh zaznava zunanji svet samo
preko afekcij (sprememb ali stanj) lastnega telesa. Te afekcije so zamegljene in
nejasne, kar pomeni, da so ideje, ki jih imamo o svetu in telesu, neustrezne — so
delne, nepopolne ali zmedene. Duh zunanja telesa zaznava posredno, skozi ucinke,
ki jih ta telesa povzrocijo na nase telo. Ta posredna zaznava zagotavlja, da so nase ideje
o zunanjih stvareh neustrezne. Clovek lahko zazna Sonce kot blizje Zemlji (zmedena
in povrsna ideja) zaradi nacina, kako njegovo telo obcuti vpliv Sonca (Robinson in
Kutner, 2018, str. 4).

8V cetrtem delu Ezike Spinoza (1963, str. 265) razlozi, da trpimo takrat, »kadar nastaja v nas nekaj, cemur smo delni
vzrok, se pravi, nekaj, kar se ne da izvajati iz zakonov nase narave. Torej trpimo, kolikor smo del narave, ki se sam
po sebi in brez drugih delov ne more pojmovati.«



NN. Bacani: Spinogova filozofija afektov 81

8 Adekvatne ideje

Ce neustrezne ideje izhajajo iz nejasnih in zmedenih zaznav (tj. afekcij telesa), se
postavlja vprasanje: Kaj naredi idejo ustrezno? Ali je sploh mogoce doseci ustrezno

idejo?

Spinoza afekte opredeli kot spremembe telesa, ki povecujejo ali zmanjsujejo njegovo
mo¢ delovanja. Afekt vkljucuje tudi ideje teh sprememb, vendar te ideje niso vedno
popolnoma jasne. Duh dozivlja ideje o telesnih spremembah. Te ideje so lahko
ustrezne ali neustrezne, odvisno od tega, ali duh deluje (je aktiven) ali pa je pasiven

(je delovanje nanj zunanje vsiljeno).

Afekti so dinamiéni in razprseni, niso omejeni na misel. Namesto tega afekti delujejo
na »ravnini imanence« — soodvisnosti telesnih in duhovnih procesov, ki skupaj
oblikujejo posameznikovo subjektivnost. Ustrezne ideje so mozne, ko je um aktiven,
kar pomeni, da razume afekcije telesa in njihov vpliv na njegovo prizadevanje
(konatus) (Robinson in Kutner, 2018, str. 4).

9 Afekti

Spinoza deli afekte na dejanja in strasti. Kadar je vzrok dogodka v celoti v nasi lastni
naravi — natancneje v nasem znanju ali ustreznih idejah — in smo mi »ustrezen vzrok«
zanj, potem gre za delovanje uma. Po drugi strani pa smo pasivni, ko se v nas zgodi
nekaj, za kar je vzrok zunaj nase narave. Afekti — bodisi pri delovanju bodisi pri
pasivnosti — pomenijo spremembe v nasi dusevni in telesni sposobnosti delovanja,
kar Spinoza imenuje »povecanje ali zmanjSanje moci delovanja« oziroma »moci
vztrajanja v biti«. Vsa bitja imajo naravno moc ali stremljenje, ki jo Spinoza imenuje
conatns. To stremljenje je bistvo vsakega bitja.” Afekt je le vsaka sprememba te modi,
na bolje ali na slabse. Afekti, ki so dejanja, so spremembe v tej mocdi, ki imajo svoj
vir (ali ustrezen vzrok) zgolj v nasi naravi; afekti, ki so strasti, so tiste spremembe v

tej modi, ki imajo vzrok vsaj deloma izven nas (Nadler, 2023).

% Spinoza je menil, da si organizmi prizadevajo ohraniti svojo lastno bit po naravi, in da to nujno prizadevanje tvori
njihovo bistvo. Organizmi imajo moznost uravnavanja svojega zivljenja in to jim omogoca preziveti. Na enak nacin
si organizmi po naravi prizadevajo doseci »najvedjo popolnost« delovanja, kar Spinoza enaci z veseljem. Vsa ta
prizadevanja se dogajajo nezavedno (Damasio, 2008, str. 16).



82 ANALIZA: METAFIZIKA

Spinoza razume afekt kot odziv telesa na zunanje vplive, ki lahko poveca ali zmanjsa
njegovo moc delovanja. Po Spinozi je neustrezna ideja rezultat pasivnega podrejanja
zunanjim silam (s#7as#7), medtem ko ustrezne ideje izvirajo iz aktivnega delovanja
uma, ki vodi k jasnejSemu razumevanju sveta. Afekti, kot so zalost (ki zmanj$uje moc
delovanja) in veselje (ki jo povecuyje), igrajo osrednjo vlogo v etiki, saj um lahko
preoblikuje afekte tako, da ga usmerijo k boljSemu razumevanju Boga, Narave ali
Substance (Robinson in Kutner, 2018, str. 4-5).

Za razliko od nekaterih sodobnih teorij afekta (npr. Massumi, 2002), ki afekt
dojemajo kot silo, ki presega racionalni nadzor, Spinoza poudatja, da lahko afekte
obvladujemo s pomocjo razuma. Na ta nacin postanejo afekti del eticnega in
produktivnega delovanja, usmerjenega k resnicnemu znanju in harmoni¢nemu
obstoju (Robinson in Kutner, 2018, str. 5).

10 Tretji del Etike

Nas duh je bodisi aktiven (deluje) bodisi trpi. V prvem primeru ima adekvatne
(ustrezne) ideje, v drugem pa neadekvatne (neustrezne). Razlikuje med delovanjem,
ki je aktivno, in trpljenjem, ki oznacuje pasivnost. Enako trdi tretje pravilo, ki pravi,
da delovanje duha izvira samo iz adekvatnih idej, trpljenje pa iz neadekvatnih
(Spinoza, 1963, str. 191, 196).

Sajkovi¢ (1963, str. 64) v predgovoru Ftike razlaga, da so afekti stanja telesa, ki
ustrezajo idejam, v katerih se telesna dejavnost ali povecuje ali zmanjsuje. Ko
posameznik to stanje jasno in razlo¢no doumeva, takrat deluje; v nasprotnem
primeru pa trpi. Ko ima clovek adekvatne ideje, so njegovi afekti ak#ivni; ko ima
neadekvatne ideje, pa so afekti pasivni. 1z tega sledi, da so cloveske strasti stanja

trpljenja, ki nastanejo kot rezultat neadekvatnih in nejasnih idej.

Zanimivo je tudi Sesto Spinozovo pravilo, ki pravi, da si vsaka stvar prizadeva
vztrajati v svoji bitl. V dokazu je razlozeno, da so posamezne stvari modusi, s
katerimi so izrazeni atributi Boga. Stvari na neki dolo¢en nacin izrazajo Bozjo moc
in delovanje. To prizadevanje za vztrajanje v biti je bistvo stvari, kar je razvidno iz
sedmega pravila (Spinoza, 1963, str. 197-198). Damasio glede tega pravi: »Ce ga
interpretiramo v luci sodobnih ugotovitev, potem iz Spinozovega pojmovanja sledi,

da je ziv organizem zgrajen tako, da kljub $tevilnim nevarnostim, ki ogrozajo njegov



NN. Bacani: Spinogova filozofija afektov 83

obstoj, ohranja skladnost svojih struktur in funkcij.« Idejo conatusa torej povezuje s

sodobno biolosko teorijo homeostatskega uravnavanja (Markic, 2008, str. 300).

Damasio (2008, str. 30) trdi, da je Spinozov conatus v jeziku sodobne biologije
pravzaprav »skupek nagnjen, zapisanih v mozganskem vezju, ki so, ko so enkrat
izpostavljena notranjim ali okoliskim pogojem, prizadevajo za prezivetje in dobrobit

organizmac.

Bistvo duha sestoji iz ustreznih in neustreznih idej ter si prizadeva vztrajati v svoji
biti. Kadar se to prizadevanje nanasa samo na duha, se imenuje volja; kadar pa se
poleg duha nanasa tudi na telo, se imenuje gon (Spinoza, 1963, str. 199). Tako je
Spinoza vse afekte reduciral na ideje. Za osnovne afekte je dolocil pozelenje, veselje
in zalost, medtem ko so vsi drugi njihove kombinacije ali posledice (Sajkovi¢, 1963,
str. 65).

Afekte lahko nato reduciramo na tri primarne: zeljo, veselje ali uzitek in zalost ali
bolecino. Uzitek, radost in slast vkljucujejo prehod v stanje vedje popolnosti, to je v
vecjo moc¢. Bolecina, nezadovoljstvo in zalost nasprotno vkljucujejo prehod v stanje
manjSe popolnosti in moci (Schmitter, 2021). Veselje in zalost ter vsi afekti,
sestavljenih iz teh dveh, so trpljenja. Med mnogimi afekti so najpomembnejsi
uzivastvo, pijanstvo, pohota, lakomnost in castihlepje, s katerimi mislimo ljubezen
ali Zeljnost do pirovanja, popivanja, spolnega obcevanja, bogastva in slave. Nasproti
obi¢ajno postavljamo zmernost, treznost in cistost, ki pa niso afekti ali trpljenja,
ampak predstavljajo moc¢ duha, ki afekte brzda. Trdi, da se afekti razlikujejo glede na
bistvo posameznika. Razli¢ni ljudje imajo razli¢na bistva, zato se tudi njihove strasti

razlikujejo.

Poleg veselja in Zeljnosti, ki sta trpljenji, so Se drugi afekti, ki se nanasajo na nas, ¢e
delujemo. Kadar duh dojema sam sebe in svojo zmoznost delovanje, se veseli, tj.
kadar dojema resni¢no ali adekvatno idejo. Zeljnost se na nas nanasa, ko umevamo
ali delujemo. Vsi afekti, ki se nanasajo na duha, ko deluje, se nanasajo na veselje ali
zeljnost. Vsi afekti se nanasajo na zeljnost, veselje ali zalost. Z zalostjo mislimo, da
se zmoznost delovanja duha manj$a oz. slabi. Ce pa duh deluje, se lahko nanj

nana$ajo le afekti veselja in Zeljnosti (Spinoza, 1963, str. 239).



84 ANALIZA: METAFIZIKA

Med Spinozovimi definicijami afektov izvemo, da zeljnost dojema kot ¢lovekovo
bistvo. Je zavedni gon. Sledniji je ¢lovekovo bistvo, ¢e pripomore k ohranitvi ¢cloveka.
Med Zeljnostjo in gonom postavi enacaj, saj gon ostaja isti ne glede na to, ali se ga
zavedamo ali ne (Spinoza, 1963, str. 241). Veselje definira kot ¢lovekov prehod od

manj$e k vedji popolnosti, zalost pa ravno nasprotno (Spinoza, 1963, str. 242).
1 Cetrti del Etike

V predgovoru Spinoza (1963, str. 259) pojasni, da cloveska nemo¢ obvladovanja
afektov vodi v suznost. Clovek, ki ga obvladujejo afekti, ni avtonomen, saj z njim

upravlja usoda. V takem primeru je nezmozen izbirati, ceravno ve, kaj bi bilo zanj

dobro.

V tem kontekstu zagovarja relativizem, saj pravi, da je lahko ista stvar hkrati dobra
in slaba. Godba je na primer dobra za otoznega cloveka in slaba za Zalujocega, za

gluhega pa nic¢ od tega. Dobro in zlo definira kot zgolj modusa misljenja, stvar sama
po sebi ni dobra ali slaba (Spinoza, 1963, str. 261).

Razlozi, da bo z dobrim mislil tisto, za kar gotovo vemo, da nam koristi; s slabim pa
tisto, za kar gotovo vemo, da nam $kodi (Spinoza, 1963, str. 262). Sedmo pravilo
pravi, da lahko dolocen afekt brzdamo ali se ga znebimo samo z afektom, ki je
nasproten in mocnejsi'? (Spinoza, 1963, str. 267). Veselje in zalost sta spoznavi
dobrega in slabega, pod pogojem, da se ju zavedamo. Dobro in slabo imenujemo
tisto, kar koristi ali skoduje nasi biti, se pravi, kar krepi ali slabi naso zmoznost
delovanja (Spinoza, 1963, str. 268). Afekt je intenzivnejsi, Ce si predstavljamo, da je
v sedanjosti prisoten (Spinoza, 1963, str. 269).

Nenadzorovane strasti za osebo pomenijo oviro pred svobodo. Zares svobodni
postanemo le, ¢e se zoperstavimo svojim strastem. Ko Spinoza razum povezuje s
svobodo in strasti s suzenjstvom, je njegova teorija podobna Platonovi. Platon
(Fajdros, 246a—254¢) um primerja s kocijo, ki jo vleceta dva konja — eden poslusen in
drugi neukrotljiv. Poslusni konj kocijaza uboga, medtem ko neukrotljiv konj, ki

predstavlja strasti, hodi po svoje. Ko¢ijaz se trudi, da bi ga nadzoroval, vendar

10 Damasio (2008, str. 15) z drugimi besedami pove, da je Spinoza predlagal, da se dolo¢enemu negativnemu custvu
zoperstavimo z moénej$im pozitivnim ¢ustvom, ki sta ga vzbudila premislek in ustvatjalni napor. Spinozova glavna
zamisel je, da lahko strasti obvladamo le s custvi, ki so posledica razuma, ne pa zgolj s ¢istim razumom.



NN. Bacani: Spinogova filozofija afektov 85

neukrotljiv konj prevlada in doloca, kaj se dogaja s kocijo in njenim voznikom. Tako
kot kocijaz ne more obvladati konja, pogosto ne moremo obvladati svojih strasti in
dejanj, ki iz njih izhajajo. Strasti so nekaj, kar se nam dogaja, ne nekaj, kar po¢nemos;
ali nas, z besedami Spinoze, zasuznjujejo in nam preprecujejo, da bi delovali

krepostno in skladno z razumom (James, 2010, str. 223).

Nasprotno je Aristotel trdil, da nekatere strasti, kot sta strah pred sramoto ali
pravi¢niski gnev, sploh niso zasuznjujoce, temve¢ so bistvene za dobro zivljenje.
Klju¢ do ktreposti je sposobnost razlikovanja med moralno primernimi in
neprimernimi strastmi ter ravnanje v skladu s prvimi. Aristotelova vplivna trditev je
bila sprejeta pri mnogih Spinozovih sodobnikih in tudi Spinoza priznava njeno moc.
Priznava, da je clovek, katerega strasti temeljijo na dobro utemeljenih sodbah o
stvareh, v boljsem polozaju kot tisti, katerega sodbe so fantasti¢ne; priznava tudi, da
strasti igrajo klju¢no vlogo v osvobajanju in se strinja, da ima svobodno zivljenje
klju¢no afektivno dimenzijo. Strasti torej niso popolna moralna katastrofa. Kljub
temu pa Spinoza vztraja, da Aristotelova konceptualizacija kreposti ni zadostna, ker
ne prepozna, da so tudi najbolj konstruktivne strasti izraz pomanjkanja samonadzora

in so zato ovire za vrsto svobode, ki jo zagovarja (James, 2010, str. 224).

Vilina je za Spinozo cloveska moc, enaka bistvu oz. naravi cloveka. Ta pa je enaka
prizadevanju, s katerim si ¢lovek prizadeva vztrajati v svoji biti (Spinoza, 1963, str.
276). Umevanje je vse, za kar si razumsko prizadevamo. Ce duh uporablja razum,
dojame, da mu je koristno samo tisto, kar pripomore k umevanju (Spinoza, 1963,
str. 279). Dobro je za nas tisto, kar pripomore k umevanju, slabo pa tisto, kar nam
umevanje preprecuje. Absolutna vrlina duha je torej umevanje; najvisje dobro, ki jo
duh lahko dojame, pa je Bog (Spinoza, 1963, str. 280). Slabo je vzrok zalosti in
manjsa naso zmoznost delovanja, kar pomeni, da nam je nasprotna. Dobra stvar je

po drugi strani z naso naravo skladna (Spinoza, 1963, str. 281-282).

V 37. pravilu se pokaze, da je Spinoza poudatjal pomen empatije: Pravi, da bo
vsakdo, ki hodi po poti viline, Zelel dobroto, za katero se zene sam, tudi drugim, in
sicer tem bolj, ¢im vecjo spoznavo Boga bo imel (Spinoza, 1963, str. 287). Zagovarja
tudi slogo!!, saj trdi, da je koristno tisto, kar povzroci, da ljudje Zivijo slozno, slabo

pa tisto, kar v drzavo prikli¢e neslogo (Spinoza, 1963, str. 293).

11 Sloga pri Spinozi pomeni harmoni¢no sobivanje ljudi, ki se med seboj podpirajo, ne ovirajo.



86 ANALIZA: METAFIZIKA

Svoboden clovek, torej tisti, ki ga vodi razum in ne afekti, se ne predaja strahu pred
smrtjo. Zeli si dobro, torej hoce delovati, Ziveti in ohranjati svojo bit; zato »ne misli
na ni¢ manj kot smrt in njegova modrost je premisljevanje o zivljenju« (Spinoza,
1963, str. 312). Slednje Spinozovo misljenje si lahko razlagamo v smislu, da se moder
clovek zaveda svoje minljivosti, a vendar je njegova energija usmerjena v aktivno
zivljenje. Ne bezi pred smrtjo in se je ne boji; svoje zivljenje usmerja v delovanje in
zasledovanje dobrega — krepitev lastne biti (conatus). S tem, ko se moder clovek
osredotoca na zgolj to, kar je v njegovi moci, njegovo zivljenje postane izraz

dejavnega obstoja, ne pa pasivnega strahu — torej ga ne vodijo nerazumni afekti.
12 Vpliv Spinozove filozofije na sodobno psihologijo in nevrobiologijo

Spinozova misel je pomembno vplivala ne le na filozofijo, temvec tudi na sodobno
psihologijo, nevrobiologijo in razumevanje custvenih procesov. Njegov celostni
pogled na nelocljivost misli in telesa je postal temelj za preucevalce narave Custev,
obcutkov in zavesti. V Spinozovi filozofiji lahko prepoznamo tudi vzporednice s

sodobno razlago custvene inteligence.

Sharma (2008, str. 59) custveno inteligenco dojema kot najbolj sporen koncept na
podrocju vedenjskih in druzbenih znanosti, ki je v zadnjih letih pridobil
priljubljenost zaradi svojega prispevka k osebnemu in poklicnemu uspehu. Njene
zacetke pripisuje prav Spinozi, ki je verjel, da custva in intelekt skupaj prispevajo k
merjenju spoznanja. Po Spinozovem mnenju obstajajo tri plasti spoznanja: ¢ustveno

spoznanje, intelektualno spoznanje in neka vrsta intuicije.

Spinoza je med drugimi navdusil nevroznanstvenika Anténia Damasia (1944), ki je
v njegovih idejah prepoznal predhodnico sodobnibh dognanj. Te idejne sorodnosti so ga
tako prevzele, da se je posvetil tudi raziskovanju Spinozovega osebnega zivljenja in
dobe, v kateri je zivel. Damasio se v svojem delu Iskanje Spinoze njegove filozofije ni
lotil sistemati¢no. Kot pravi sam, se njegova knjiga ne ukvarja s Spinozovo filozofijo.
Poiskal je dolocene ideje in misli, ki jih je ocenil za relevantne v okviru ¢loveskih
custev in obcutkov. Kot nevrobiolog je skusal v Spinozi prepoznati protobiologa in
njegove zamisli povezati s sodobno nevroznanostjo (Marki¢, 2008, str. 299-300).
Kot pravi sam (2008, str. 15) ga je navdusilo Spinozovo pojmovanje, da je ¢cloveski

duh ideja cloveskega telesa, o ¢emer pise v drugem delu Ezike.



NN. Bacani: Spinogova filozofija afektov 87

V svoji knjigi Iskanje Spinoge: 1V eselje, Zalost in cuteli moggani (2008, str. 12) se, kot zapiSe,
»posveca novim zamislim o naravi in pomenu cloveskih ob¢utkov«. Razlozi, da sam
ni filozof in da se pri¢ujoce delo ne ukvarja s Spinozovo filozofijo. Spinoza se mu
zdi nadvse relevanten za vsako razpravo o cloveskih custvih in obcutkih. Teznje,
motivacije, Custva in obcutki — kar zdruzuje pod pojmom afekt#i — so se mu zdeli
srediscni vidik ¢lovecnosti. V prizadevanjih, da bi bolje razumel ¢lovekovo psiho in
izboljsal njegovo zivljenje, sta izstopajoco vlogo imela predvsem veselje in zalost
(Damasio, 2008, str. 12).

Spinoza je za nevrobiologijo pomemben kljub temu, da so njegove zamisli o
cloveskem duhu izhajale iz SirSega zanimanja za clovekov polozaj. Najbolj ga je
zanimal ¢lovekov odnos do narave. Ta odnos je poskusal pojasniti, da bi lahko
predlagal realna sredstva za clovekovo odresditev. Njegovo misljenje izvira iz

Aristotela, a je bioloska osnova predvidljivo trdnejsa (Damasio, 2005, str. 18).

Marki¢ (2008, str. 300) navaja, da Damasio s svojo teotijo Custev, ki so telesna in
nezavedna, ter obcutkov, ki so zavestni, poseze tudi v vprasanje duha in telesa. Kot
pravi, se tudi pri tej temi zgleduje po Spinozi, ki je zagovarjal monizem. Vendar je

njegov pristop precej nedosleden.

Damasio (2008, str. 205-200) izpostavlja Spinozovo prepricanje, da duh umre skupaj
z nasim telesom. S tem pa ne moremo zamenjevati njegovega vecnega bistva, ki ga
Spinoza hkrati zagovarja. S tem namre¢ misli obstoj vecne resnice oz. bistva stvari
in ne trajanja v ¢asu. V Spinozovem casu je zanikanje nesmrtnosti duha veljalo za

krivoverstvo in mozno je, da je bil prav zaradi tega izgnan iz verske skupnosti.

Spinoza je uvidel, da sta duh in telo vzporedna in med seboj usklajena. Kljub
enakopravnosti pa sta nesimetriéna. Ceprav se dusevni procesi precej zrcalijo v
telesnih, je Spinoza vendarle menil, da telo oblikuje vsebino duha veliko izraziteje
kot velja obratno. Ideje v duhu se lahko zdruzujejo, Cesar pa telesa niso zmozna
(Damasio, 2005, str. 200).

Damasio (2005, str. 206) sklepa, da ¢e je njegova interpretacija Spinoze vsaj priblizno
pravilna, je bil njegov uvid za takratni ¢as revolucionaren, a vseeno ni imel nobenega
vpliva na znanost. Njegove ideje so sorodne zamislim, ki so jih dvesto let kasneje
razvijali William James, Claude Bernard in Sigmund Freud (Damasio, 2005, str. 16).



88 ANALIZA: METAFIZIKA

Sodobne razlage Spinozove misli razkrivajo, da so njegove ideje o enotnosti duha in
telesa, pomembnosti afektov ter razumski usmetjenosti cloveka presenetljivo
sorodne danas$njim znanstvenim pristopom. Ponudil je namrec¢ filozofski okvir, ki
napoveduje kasnejse ugotovitve o telesnosti in umu. Zaradi interdisciplinarne

plodnosti ostaja njegova filozofija relevantna e danes.
13 Zakljucek

Razumevanje afektov je za Spinozo kljucnega pomena, saj lahko le na tak nacin
dosezemo popolno svobodo in zadovoljstvo. Dokazati skusa, da so cloveski afekti
nekaj naravnega, saj njihov vzrok izvira iz narave, v kateri se ne zgodi ni¢ napacnega.
Razumeti jih je treba skozi univerzalne naravne zakone. Prevladujoce mnenje takrat

je bilo nasprotno, in sicer da je vzrok v cloveku.

Oblikoval je stalisce, ki je nasprotovalo Descartesovemu, in sicer, da sta misljenje in
telesnost atributa ene in iste substance. Ta substanca je Bog in hkrati narava. S tem
je zavrgel takratno prevladujoco filozofsko teorijo dualizma substanc in zagovarjal

monizem.

Substanca je zanj vecna, samozadostna, nedeljiva in imanentna, ki pa se kaze skozi
neskoncéno mnogo atributov. Clovek lahko zaznava le dva od teh, in sicer misljenje
ter materijo. Kot bistvo konc¢nih stvari (modusov) opredeljuje conatus (stremljenje oz.

prizadevanje bitja ostati v svoji biti).

Afekte definira kot telesne spremembe, ki vplivajo na mo¢ delovanja organizma. Ce
jo povecajo, se to imenuje veselje, v nasprotnem primeru pa zalost. Tretji osnovni
afekt poleg veselja in zalosti pa je zeljnost, ki predstavlja zavedanje nasega gona.
Spinoza razlikuje med aktivnim delovanjem in trpljenjem, ki je pasivno: Nas duh je
aktiven (deluje) ali pa trpi; v prvem primeru ima ustrezne ideje, v drugem pa

neustrezne. Ce duh deluje, se lahko nanj nanasajo le afekti veselja in Zeljnosti.

Spinoza zagovarja, da afekti niso loceni od razuma, saj jih z njegovo pomocjo lahko
nadziramo. Razumevanje in obvladovanje afektov nista le klju¢ do svobode, temve¢
tudi do boljSega razumevanja ¢loveske subjektivnosti, na katero v Eriki opozoti tudi
Spinoza (1963, str. 261). Njegova filozofija je presenetljivo moc¢no vplivala tudi na

sodobno psihologijo in nevroznanost. V tem kontekstu lahko Spinozovo



NN. Bacani: Spinogova filozofija afektov 89

poudarjanje razumevanja in razumskega obvladovanja afektov primerjamo s
sodobnim pojmom custvene inteligence. Menil je, da ljudje pogosto delujemo pod
vplivom custev, ki jih ne razumemo v celoti, kar nas vodi v suzenjstvo nase
emocionalne narave. V skladu s tem je razlikoval med pasivnimi custvi, ki jih ne
obvladujemo, in aktivnimi custvi, ki izhajajo iz razumevanja in delovanja v skladu z

razumom.

Viri in literatura

Brown, S. D. in Stenner, P. (2001). Being Affected: Spinoza and the Psychology of Emotion.
International Jonrnal of Group Tensions, 30(1), 81-105.
https://doi.org/10.1023/A:1026658201222

Damasio, A. (2008). Iskanje Spinoze: Veselje, alost in cuteci mozgani (Sebastjan VOros, prevajalec). Krtina.

Lebuffe, M. (2024). Spinoza’s Psychological Theory. V Zalta, E. N. in Nodelman, U. (ur.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja zima 2024).
https://plato.stanford.edu/archives/win2024/ entries/ spinoza-psychological /

Marki¢, O. (2008). Nevrobiologija custev in obc¢utkov. V' A. Damasio, Iskanje Spinoge: V'eselje, Zalost in
cutec mogani (str. 287-301). Krtina.

Nadler, S. (2023). Baruch Spinoza. V Zalta, E. N. in Nodelman, U. (ut.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (izdaja jesen 2023). https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/ spinoza/

Robinson, B. in Kutner, M. (2018). Spinoza and the Affective Turn: A Return to the Philosophical
Origins of Affect. Qualitative Inquiry, 25(2), 1-7. https:/ /doi.org/10.1177/1077800418786312

Schmitter, A. M. (2021). Emotions in the 17th and 18th centuries: Spinoza on the emotions. V Zalta,
E. N. (ur.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja poletje 2021).
https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/emotions-17th18th/

Sharma, R. R. (2008). Emotional Intelligence from 17th Century to 21st Century: Perspectives and
Directions for Future Research. The Journal of Business Perspective, 12(1), 59—66.
https://doi.org/10.1177/097226290801200108

Spinoza, B. (1963). Etika (Simoniti, Primoz, prevajalec). Slovenska matica v Ljubljani.

Sajkovié, R. (1963). Filozofija Barucha de Spinoze. V B. Spinoza, Efika (str. 5-89). Slovenska matica
v Ljubljani.



90

ANALIZA: METAFIZIKA




S E






ANALIZA

Let. 29, st. 1, str. 93112, december 2025

Sprejeto
29.9. 2025

Pregledano
16. 11. 2025

Izdano
17.12. 2025

Kljuéne besede

filozofija,

vzgoja in izobrazevanje,

dober drzavljan,
vrline,

ucni naért

ANG1ZA

KDO IN KAKO NAJ VZGAJA
DOBRE DRZAVLJANE?

MAJA VACUN

Univerza v Maribor, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija
maja.vacunl @student.um.si

DOPISNI AVTOR
maja.vacunl @student.um.si

Izvlec¢ek V prispevku razmisljamo o tem, kaksnega drzavljana
potrebuje liberalno-demokraticna druzba in kaksna je vloga
vzgojno-izobrazevalnega sistema pri oblikovanju »dobrih«
drzavljanov. Dobro drzavljanstvo presega drzavljansko znanje
in vescine ter temelji na drzavljanskih vrlinah (odgovornost,
pravicnost, solidarnost, pripravljenost na sodelovanje, skrb za
skupno dobro), ki vkljucujejo motivacijo in se izrazajo v
dejanjih. Izobrazevalni sistem ima pomembno vlogo pri
razvijanju teh lastnosti, vendar je le eden izmed dejavnikov, ki
oblikujejo mlade. Pomembna je povezanost Sole z drugimi
druzbenimi sferami ter celostni pristop k drzavljanski vzgoji.
Analiza aktualnega u¢nega nacrta za predmet domovinska in
drzavljanska kultura in etika kaze, da ta daje vedji poudarek
drzavljanskemu znanju kot drzavljanskim vescinam in vrlinam.
Mednarodna raziskava ICCS 2022 izpostavlja slabe dosezke
slovenskih osnovnosolcev na podrocju drzavljanske vednosti,
njihovih stalis¢ glede pomembnih tem v druzbi, slabe
participacije v Solskem in drugih okoljih kakor tudi njihove

izrazene pripravljenosti za angaziranje v prihodnosti.

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.93-112.2025
CC-BY, besedilo © Vacun, 2025 Y
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 29, no. 1, pp.93-112, December 2025

WHO SHOULD RAISE GOOD
CITIZENS AND HOW?

MAJA VACUN

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
maja.vacunl @student.um.si

CORRESPONDING AUTHOR

maja.vacunl @student.um.si

Abstract This paper reflects on the type of citizen required by
a liberal-democratic society and the role of the educational
system in shaping »good« citizens. Good citizenship goes
beyond civic knowledge and skills. It is grounded in civic
virtues (responsibility, justice, solidarity, willingness to
cooperate, and concern for the common good), which include
motivation and are expressed through actions. The educational
system plays a crucial role in developing these qualities, but it
is only one of the factors that influence young people. Equally
important are the school’s connections with other social
spheres and a holistic approach to civic education. An analysis
of the current curriculum for the subject Civic and Homeland
Culture and Ethics shows that it places greater emphasis on
civic knowledge than on civic skills and virtues. The
international ICCS 2022 study highlights the weak performance
of Slovenian primary school students in civic knowledge, their
attitudes toward key social issues, their limited participation in
school and other contexts, as well as their expressed willingness

to engage in the future.

Accepted
9.10. 2025

Revised
30. 11. 2025

Published
17.12. 2025

Keywords
philosophy,
education,
good citizen,
virtues,

curticulum

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.93-112.2025

CC-BY, text © Va&un, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 95

1 Uvod

V Sloveniji od leta 2023 do 2025 poteka prenova ucnih nacrtov za osnovne $ole in
gimnazije, ki med drugim ponuja razmislek o tem, kaj je pravzaprav tisto, kar je v
ospredju vzgojno-izobrazevalne politike javnega nacionalnega Solstva. Zdi se
smiselno, da je ta zastavljena siroko in dolgoro¢no, saj gre za vzgojo in izobrazevanje
zdaj mladih, a neko¢ odraslih ljudi, ki naj ne bi zgolj opismenjeni ziveli v aktualni

druzbi, temvec v njej tudi aktivno delovali in jo sooblikovali.

A vprasanje je, kaksne drzavljane sploh potrebuje in si zeli liberalno-demokrati¢na
druzba, ki jo s svojimi zakoni in naceli normira Ustava Republike Slovenije in katere
del je posledicno tudi njen vzgojno-izobrazevalni sistem. Cilj v prispevku je

odgovoriti na tri osnovna vprasanja:

(i) Kaksnega drzavljana potrebuje liberalna demokraticna druzba?

(i) Kaksna je vloga vzgojno-izobrazevalnega sistema pri vzgoji odraslih »dobrih«
drzavljanov?

(i) Kako naj bo zasnovan aktualni pouk predmeta domovinska in drzavljanska
kultura in etika v slovenski osnovni $oli, da bo izoblikoval ucence v take

drzavljane?

Nas namen je tudi raziskati, kaj naj bi drzavljanska vzgoja krepila pri uc¢encih — vrline,
participacijo, motivacijo ali vse troje. Izhajajoc¢ iz tega bo prispevek sestavljen iz treh
delov: (i) v prvem poglavju bomo predstavili osnovne znacilnosti liberalne
demokracije kot politicne ureditve ter navedli lastnosti njenih drzavljanov; (i) v
drugem poglavju bomo predstavili vlogo izobrazevalnega sistema pri oblikovanju za
liberalno demokracijo dobrih drzavljanov; (iii) v tretjem poglavju bomo skozi cilje in
didakticna priporocila predstavili, kako bi veljalo v luci (i) in (ii) zasnovati aktualni

pouk domovinske in drzavljanske kulture in etike v osnovni $oli.
2 Drzavljani, ki jih potrebuje liberalna demokracija

Na zacetku tega poglavja bomo podali osnovno predstavitev liberalne demokracije
kot politi¢ne ureditve ter jo v nadaljevanju povezali z lastnostmi njenih drzavljanov.
Zanje bomo uporabili besedni zvezi 'dober drzavljan' in 'odgovoren drzavljan', na
kratko pa se bomo ustavili tudi ob razmisleku, ali ju je mogoce enaciti. Pri iskanju

odgovora na vprasanje, katere so tiste individualne lastnosti, ki naj bi jih imeli odrasli



96 ANALIZA: ETIKA

drzavljani v taks$ni druzbi, bomo postedno izpostavljali tri lastnosti/odlike, ki jih v
svojem prispevku  Dravijanska vgoja, filozofija za otroke in vprasanje participacije
predstavi M. Simenc (2009, str. 10-24): osebna odgovornost dravljanov, njihova

participacija in usmerjenost k pravi¢nosti.

Ce je, kot trdi Kymlicka (2005, str. 399), drzavljanstvo nelocljivo povezano z
liberalnimi idejami individualnih pravic, hkrati pa tudi s komunitarnimi idejami
pripadnosti posamezni skupnosti in povezavi z njo, je najprej smiselno okvirno
preveriti, katere so tiste individualne pravice oz. svoboscine, do katerih naj bi bili
upraviceni pripadniki liberalne demokracije, in kaksne so sploh znacilnosti tega

drzavnega/politicnega sistema.

Temelj liberalne demokracije kot politicnega sistema, ki zdruzuje demokraticne
procese z liberalnimi vrednotami, so clovekove pravice in svoboscine. Pravice
posameznikov, zapisane v Ustavi RS, so vezane predvsem na osebno svobodo,
svobodo izrazanja, veroizpovedi, zbiranja, sodelovanja pri upravljanju javnih zadev
itn. Liberalna demokracija zagotavlja pravno in institucionalno varstvo
posameznikovih pravic, $¢iti pravice manjsin, preprecuje tiranijo vecine in skrbi za
to, da nobena skupina ni diskriminirana ali zatirana. Vladavina prava oz. pravna
drzava zagotavlja enakost pred zakoni in preprecuje samovoljo oblasti (Ustava RS,
2011). »Z mehanizmom volitev ponuja liberalna demokracija moznost izbire
politicnih predstavnikov, ki sprejemajo odlocitve v nasem imenu, ter nadzor nad
oblastjo in s tem za$c¢ito posameznikove svobode« (Sovdat, 2008, str. 9). Pomemben
je tudi druzbeni in politi¢ni pluralizem, ki naj bi zagotavljal in spodbujal raznolikost
mnenj ter politicno konkurenco, hkrati pa omogocal ravnotezje in medsebojno
preverjanje. Velik poudarek je na pomenu civilne druzbe, ki z nevladnimi
organizacijami, zdruzenji in neodvisnimi mediji spodbuja participacijo drzavljanov

in nadzoruje oblast, katere nosilec je ljudstvo.

Drzavljani liberalno-demokrati¢nih sistemov imajo pravice in odgovornosti, ki so
med seboj nelocljivo povezane. Pravice in svoboscine, ki jim pripadajo na osnovi
politicne ureditve njihove drzave in po zakonu, na eni strani omogocajo in
poudarjajo vlogo posameznika in svobodo pri lastnem individualnem razvoju, prav
tako Se svobodo, moznost in motiviranost za sodelovanje pri oblikovanju, delovanju
in napredku demokraticnega sistema skupnosti. A prav ta moznost oz. dejstvo, da je
ljudstvo tisto, ki ima pravico posredno ali neposredno oblikovati, urejati in udejanjati

ideje drzavne ureditve, njenega politicnega in vrednostnega sistema, kaze na to, da



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 97

naj bi imeli posamezniki tega ljudstva tudi odgovornosti do skupnosti oz. drzave kot
celote. Konec koncev morajo drzavljani tudi Ziveti v skladu z zakoni in druzbenimi
vrednotami, se zaposliti v njenih institucijah, jih (znati) uporabljati ter aktivno in
pravicno delovati za kolektivho dobro. Vse to poleg individualnih pravic izpostavi
tudi pomen participacije in usmerjenosti k pravicnemu ravnanju, kar je potrebno
dopolniti $e s sposobnostjo za eticno-politicno presojo (kaj pravicnost v danih
okolis¢inah od nas zahteva, ali je dolocen zakon/ukrep/odlocitev pravicna ali

krivicna, in ¢e da, do koga ...).

V filozofsko-strokovni literaturi se v razmislekih o lastnostih dobrih drzavljanov
izpostavljajo trije klju¢ni pojmi: drzavljanske vrline oz. kreposti kot sinonimna izraza,
dispozicijske sestavine in vrednote. Drzavljanske vrline, med katere se uvricajo
moralnost, svobodoljubnost, pozrtvovalnost, solidarnost, tolerantnost, delavnost in
izobrazba, so tiste, ki usposobijo ¢loveka za dobrega drzavljana (Prunk, 2000, str.
14). Clovek lahko drzavljanstvo dobro izpolnjuje oz. Zivi samo v primeru, ée je razvil
in prakticira te vrline. Za namene pricujocega clanka je posebej uporabna
Kymlickova (2005, str. 405; po Galston, 1991, str. 221-224) razvrstitev drzavljanskih

vrlin v naslednje stiri kategorije:

— splosne (pogum, spostovanje zakona, lojalnost),

— druzbene (neodvisnost, odprtost duha),

— ckonomske (delovna etika, sposobnost, da odlozimo samonagraditev,
prilagodljivost ekonomskim in tehnoloskim spremembam),

— politicne (sposobnost prepoznavanja in spostovanja pravic drugih, naravnanost,
da zahtevamo le toliko, kolikor nam pripada, sposobnost presoje rezultatov dela

zaposlenih v javnih sluzbah, pripravljenost na udelezbo v javnih razpravah).

Kymlicka posebej izpostavlja pomen politicne participacije, ko pise, da naj bi imeli
drzavljani modernih pluralisti¢nih liberalnih demokracij vrline, kot so sposobnost in
pripravljenost zastavljati vprasanja politicni avtoriteti ter se vkljucevati v javno
razpravo o javnopoliticnih vprasanjih. Ob tem opozori, da krepost javnega
razpravljanja ne pomeni zgolj pripravljenosti udelezevati se politicnega zivljenja in
seznanjati druge s svojimi pogledi, temve¢ vanjo »sodi tudi pripravljenost, da se
zapletemo v pogovor: da prisluhnemo, ne le govorimo, da si prizadevamo razumeti
mnenja drugih in spostljivo odgovarjati na njihova stalisca, da bi se pogovor lahko

nadaljeval« (Kymlicka, 2005, str. 406). Pomembna krepost dobrih drzavljanov je



98 ANALIZA: ETIKA

krepost 'javne umnosti', ki se nanasa na sposobnost drzavljanov, da za svoje politicne
zahteve navedejo javne in razumljive razloge in ne le izbire, tem pa v dolocenih
okolis¢inah (npr. razlicna verska in/ali kulturna prepricanja) dodajo Se kreposti
presoje, prilagajanja in kompromisa (Kymlicka, 2005, str. 407). Kymlickov seznam
vtlin in utemeljitev zanj je dobra iztocnica za razpravo o tem, kako naj poteka pouk
drzavljanske vzgoje. Ta mora torej v bodocih drzavljanih razvijati zmoznosti
samostojnega misljenja in razglabljanja, spostljive komunikacije, pripravljenosti
prisluhniti drugim (ne zgolj zaradi vtisa, temve¢ v iskreni veri, da se lahko od njih kaj
novega naucimo ali kaj bolje razumemo), empatije, formuliranja, izrazanja in
utemeljevanja staliS¢ (ne s svojimi osebnimi preferencami, temve¢ z vsemi
dostopnimi, tj. javnimi razlogi), doloc¢eno mero intelektualne skromnosti (spoznanje
in priznanje, da so nase znanje in izkusnje ter sposobnost razumevanja omejeni, da
ne vemo vedno vsega in najbolje), sposobnost prepoznati in se opreti na resnicne
spoznavne avtoritete in ne nasedati zgolj navideznim in samooklicanim, zavezanost
resnici (namesto ravnodusnosti do nje in do teh, ki jo izkrivljajo in z nami
manipulirajo), skrb za skupno in ne le osebno dobro (vkljucuje tudi sposobnost, da
ugotovimo, kaj od tega, kar nam prodajajo pod to etiketo, je resnicno v javnem
interesu, kaj pa zgolj pretveza za promocijo partikularnih interesov razli¢nih

interesnih skupin) in tako napre;j.

Vsaka zdrava demokracija zahteva svobodo misli in izrazanja ter potrebuje
drzavljane, ki so sposobni avtonomne kriticne refleksije, drzavljane, ki se ne bojijo
kriti¢no in neodvisno razmisljati o moralnih, verskih in drugih vprasanjih (Law, 20006,
str. 40-54), so nagnjeni k spostovanju zakonov, pripravljeni za politi¢no sodelovanje
po pravnih poteh, da bi tako dosegli pravico in uresnicili dolo¢ene lastne interese, ki
jih je legitimno uresnicevati, ter nagnjenost k politiéni participaciji in sodelovanju v
javnem razmisljanju (Brighouse, 2000, str. 62). Z drugimi besedami: »Kriticno
misljenje je temelj demokrati¢ne druzbe, saj omogoca posamezniku, da se ne podreja

avtoritetam brez razmisleka, temvec¢ jih presoja.« (Gartner, 2007, str. 116)

Murphy (2004, str. 247) doda pomen 'intelektualne vrline', ki jo definira kot vestno
iskanje resnice. Njegova razvojna hierarhija intelektualnih vrlin vkljucuje vrline
intelektualne skrbnosti, npr. temeljitost, natan¢nost, vztrajnost. Vsak dober
drzavljan bi moral imeti intelektualne vrline, saj ga bodo te spodbujale ter mu
pomagale upreti se laznim prepricanjem in navedbam slabih politikov, ki ga silijo
verjeti neresnicam, tako da se sklicujejo na njegov nacionalni ponos, pohlep,

nezadovoljstvo ali strahove za prihodnost. A ¢eprav je intelektualna vrlina potrebna



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 99

za dobre drzavljane, ne zadostuje, saj kolicina vestnosti v iskanju resnice ne pomeni

nujno in ne vodi zanesljivo do gorecnosti za javno sluzbo in do poguma za obrambo
svojega naroda (Murphy, 2004, str. 262).

V povezavi z dobrimi drzavljani se v filozofsko-strokovni literaturi uporabljata Se
termina vrednote in odgovorno drzavljanstvo. Odgovoren drzavljan se zaveda tako
drzavljanskih pravic kot dolznosti, z njim pa so povezane drzavljanske vrednote kot
npr. demokracija, clovekove pravice, enakost, aktivno vkljucevanje, solidarnost,
strpnost do raznolikosti in druzbena pravi¢nost (Bregar Mazzini, 2014, str. 64). Ob
tem je potrebno izpostaviti, da vrednote niso (nujno) znacajske lastnosti in
posledi¢no tudi niso (nujno) izrazene skozi dejanja odgovornih drzavljanov; slednji
jih lahko zgolj cenijo in smatrajo kot pomembne v Zivljenju. S tem ko se posameznik
zaveda drzavljanskih pravic in odgovornosti in ima v skladu z njimi ali pa prav zaradi
njih oblikovane lastne vrednote, Se ne pomeni nujno, da jih tudi udejanja. Tako se
postavita dve vprasanji (i) Ali je odgovoren drzavljan nujno hkrati dober drzavljan?
in (ii) Ali je mogoce odgovornega drzavljana enaditi s poslusnim, indoktriniranim
drzavljanom, ki bo oblikoval svoje vrednote na osnovi druzbenih, jih zgolj cenil, a
pri svojem vedenju ne tudi izhajal iz njih? Ce vrednote ne usmerjajo posameznikovih
odloc¢itev in dejanj in ¢e v ni¢emer ne vplivajo nanje, cemu bi se potem sploh

ukvarjali z njimi in si prizadevali, da jih ta v svoji drzavljanski vlogi ponotranji?

Skozi izpostavitev treh klju¢nih odlik (osebno odgovoren, participativen, k
pravi¢nosti usmerjen) in vrlin dobrega drzavljana smo ugotovili, da vsaka od teh meri
na svojo raven delovanja, hkrati pa so vse skupaj potrebne za 'oblikovanje' oz. vzgojo
dobrega drzavljana, ki ima pozitivne posledice tako zanj kot za skupnost/i. Da bi bil
drzavljan dober, ni dovolj, da je odgovoren zgolj v smislu zavedanja svoji
drzavljanskih pravic in dolznosti, tudi ni dovolj, da ima zgolj oblikovan vrednostni
sistem o tem, kako naj npr. druzba ali sam znotraj nje deluje. Pomembno je, da
njegove vrednote postanejo njegove znacajske lastnosti, postanejo vrline, ki se
manifestirajo skozi njegova dejanja. Glede na zapisano so med vrlinami, ki naj bi jih
dober drzavljan imel, v ospredju moralnost, odprtost duha, solidarnost, pravicnost,
odgovornost, spostovanje ter sposobnost in motivacija za avtonomno in kriticno
misljenje. Najbrz pa to niso osrednje vtline vsakega dobrega drzavljana in najbrz

seznam teh tudi ni popoln.



100 ANALIZA: ETIKA

Kaj torej lahko glede na vse do sedaj zapisano strnemo v odgovor na vprasanje, ki
smo si ga zastavili v uvodu in sku$ali nanj odgovoriti v tem poglavju — Kaksen je
drzavljan, ki ga potrebuje liberalna demokrati¢na druzba? Da bi bil drzavljan dober,
ni dovolj, da je zgolj odgovoren v smislu zavedanja svojih drzavljanskih pravic in
dolznosti, tudi ni dovolj, da ima zgolj oblikovan vrednostni sistem o tem, kako naj
npr. druzba ali sam znotraj nje deluje. Pomembno je, da njegove vrednote postanejo
njegove znacajske lastnosti, postanejo vrline, ki se manifestirajo skozi njegova

dejanja.

Toda kako doseci, da bodo drzavljani svoje druzbene vloge in zivljenje udejanjali
polno, z ob¢utkom pripadnosti, motiviranosti ter odgovornosti in ne s prisilo? Da
bodo ponotranjili zavedanje o tem, da imajo premisljene, pravicne in odgovorne
odlo¢itve posameznika/ov glede nacina zivljenja in delovanja v skupnostih pozitivie
koristi za druzbo kot celoto, s tem pa tudi zanje kot njene posameznike? Eden izmed
deleznikov razvoja za doseganje tega cilja je vsekakor lahko nacionalni izobrazevalni
sistem, zato bomo v naslednjem poglavju spregovorili tudi o tem, kaksna je vloga

tega pri oblikovanju dobrih drzavljanov.
3 Vloga izobrazZevalnega sistema pri oblikovanju dobrih drZavljanov

Nasa predpostavka je, da imajo Sole kot vzgojno-izobrazevalne institucije
pomembno vlogo pri vzgoji dobrih drzavljanov, a tega ne morejo doseci samostojno
oz. loceno od drugih deleznikov; pomemben je tudi vpliv druzine, lokalnega in
SirSega okolja, drugih izobrazevalnih institucij, civilne druzbe, drzave. Ali lahko
potrdimo predpostavko, bomo preverili v nadaljevanju, Se prej pa poiskali odgovore
na vprasanje, kaksna sploh je vloga vzgojno-izobrazevalnega sistema pri oblikovanju
dobrih drzavljanov. V pricujo¢em razdelku pa bomo poskusili tudi odgovoriti na
vprasanje, kako oz. na kaksen nacin lahko/naj $ole izvajajo drzavljansko vzgojo ter
s tem posredno ali neposredno prispevajo k razvoju bodocih odraslih v dobre

drzavljane.

Drzavljanska vzgoja naj bi v vsej svoji zgodovini ostajala v sredis¢u razlicnih
teoreti¢nih razprav in politicnih projektov, ki se ticejo vloge in pomena javnega
solanja pri vzgoji drzavljanov kot polno sodelujocih ¢lanov politicne skupnosti
(Razvoj drzavljanske vzgoje v Republiki Sloveniji, 2012, str. 33). Ceprav v primerih,

ko govorimo o drzavljanski vzgoji, praviloma vselej govorimo o razliénih, celo

nasprotujocih si pogledih, staliscih in vzgojnih usmeritvah, v katerih so vedno



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 101

prisotne subjektivne note, razli¢no usmerjena, motivirana in utemeljevana delovanja
skupnosti (Strajn, 2006, str. 83), pa ob pregledu strokovne literature ugotovimo, da

vlada o vzgoji drzavljanov v izobrazevalnih institucijah tudi precej $iroko soglasje.

Ze od razsvetljenstva naprej velja trditev, da »mora $ola vzgajati ljudi za dobre
drzavljane« (Prunk, 2000, str. 13), in prav vzgoja dobrih drzavljanov je eden izmed
osrednjih ciljev $olanja (Brighouse, 2000, str. 73). Ena izmed pomembnih sestavin
Solskega kurikuluma s podroc¢ja druzboslovia naj bi bilo razvijanje zavesti o
nacionalni identiteti, ucenje o zivljenju v skupnosti, o osnovnih nacelih demokrati¢ne
politicne ureditve, clovekovih pravic, strpnosti ipd. Participativha vzgoja poleg
kriticnega misljenja sodi »med najpomembnejse kompetence izobrazevanja za
demokrati¢no drzavljanstvo, ki naj bi jih skozi ucni proces razvili pri ucencih kot
bodocih drzavljanih« (Razvoj drzavljanske vzgoje v RS, 2012, str. 49). V okviru
formalnega izobrazevanja ima pomembno mesto spodbujanje demokraticnega
drzavljanstva (Sardoc¢, 20006, str. 103), povezanega s poudarjanjem pomena aktivne
udelezbe v demokrati¢nih procesih (volitve, politicne razprave, civilne iniciative), v
katerih preko sodelovanja prispevamo k raznolikosti mnenj in posledicno k
oblikovanju politik. Cilj vzgojno-izobrazevalnega sistema je med drugim osredinjen
na vzgojo ucencev za osebno in druzbeno angaziranost v smislu njihove
pripravljenosti prispevati k bolj§i skupnosti in druzbi (Izhodis¢a za prenovo u¢nih
nacrtov, 2022, str. 5).

Naslednji pomemben cilj, ki bi ga $ola morala vkljucevati v drzavljansko vzgojo, je
vzgoja za avtonomno in kriticno misljenje, ki temeljita na prepoznavanju in
vrednotenju resni¢nosti ter dejstev, imata za cilj prizadevanje za resnico, odklanjanje
pristranskosti, prakticno resevanje problemov, omogocata sistemati¢no analizo in s
tem tudi boljfe razumevanje in odziv na resnicne situacije. Osnovni cilji
izobrazevanja morajo biti usmerjeni prav v spodbujanje dobrega, tj. racionalnega in
kriticnega misljenja otrok ter s tem v njihovo pripravo na zivljenje odraslih, v
katerem bodo zavzemali avtonomno in enakopravno druzbeno vlogo (Kotzee, 2018,
str. 216). Ker je demokracija povezana z argumentacijo in javno razpravo, sta
avtonomija in kritiéno misljenje nujni sestavni del drzavljanske vzgoje (Simenc, 2009,
str. 16). Sole morajo nauciti otroke, kako se lotiti kriti¢nega razmisljanja in moralne
presoje, ki opredeljujeta javno umnost — to je ena od osnovnih utemeljitev
obveznega solanja (Kymlicka, 2005, str. 434).



102 ANALIZA: ETIKA

Za posameznika, ki mu manjka znanja in vescin, da bi prepricljivo razpravljal in
zavzemal staliS¢a do javnih zadev, da bi sodeloval in si pridobil podporo
sodrzavljanov ter opravljal izbrane ali zahtevane javne naloge, ne moremo trditi, da
ima drzavljansko vrlino (Murphy, 2004, str. 224). Vprasanje je, kaj sploh pomeni
besedna zveza »drzavljanska vrlina« in v ¢em se razlikuje od drzavljanskega znanja
ali drzavljanske vescine. Drzavljansko znanje je razumevanje razlicnih dejstev in
konceptov o drzavljanskih zadevah (npr. zgodovina, struktura in funkcije vlade,
narava demokraticne politike in ideali drzavljanstva), drzavljanske vescine pa so
usposobljene zmogljivosti za uporabo drzavljanskega znanja pri utresni¢evanju
drzavljanskih ciljev (npr. glasovanje, protestiranje, peticija, agitiranje in razprava).
Toda drzavljanska vzgoja ne sme biti usmetjena le v krepitev drzavljanskega znanja
in vescin, temvec¢ je primarna odgovornost javnih Sol pri vzgoji za drzavljanstvo
razvijanje drzavljanskih vrlin. Drzavljanske viline namre¢ poleg drzavljanskega
znanja in vescin zdruzujejo tudi drzavljansko motivacijo, ki se nanasa na spostovanje
demokrati¢nega procesa, ljubezen do domovine in vestno skrb za skupno dobro.
»Drzavljanska vzgoja bi morala stremeti k drzavljanski vilini in ne le k
drzavljanskemu znanju in spretnostim, saj brez krepostne motivacije znanje in

spretnosti nimajo moralne vrednosti« (Murphy, 2004, str. 224).

1z do sedaj zapisanega lahko zaklju¢imo dvoje: (i) naloga Sole je vzgajati dobre
drzavljane in (i) vzgoja dobrih drzavljanov mora biti usmerjena v spodbujanje
drzavljanskih vrlin. Za preverjanje nase predpostavke, zapisane na zacetku
pricujocega poglavija, pa se je potrebno vprasati, kje vse drzavljanska vzgoja poteka.
So sole glavno oziroma edino okolje za razvijanje konceptov drzavljanske vzgoje in

vrlin ali le eden izmed deleznikov njihovega razvoja?

Drzavljanske vtline niso prirojene in se jih je zato treba nauciti, pri tem pa je napacno
sklepanje, da se je treba drzavljanskih vrlin (nayuéit v $oli (Murphy, 2009). Ce
ho¢emo razumeti pravo vlogo drzavljanske vzgoje v $olah, je potrebno predhodno
razmisliti o odnosu $olske do drugih vrst vzgoje ter izpostaviti vidike moznega
razumevanja pojma »izobrazevanje«. Nase ucenje poteka tudi doma, med vrstniki, v
sluzbi, knjiznici, v cerkvi, na drugih mestih, pod vplivom medijev .., kjer
posamezniki pridobivajo vse vrste ucnih izkusenj. U¢itelj v $oli je le eden od mnogih
uciteljev v nasem zivljenju: to so tudi nasi star$i, ministri, trenerji, knjiznicarji,
zdravniki, prijatelji, delodajalci itn. (Murphy, 2009). Otroci se ne morejo
nauciti/pridobiti drzavljanskih kreposti izkljuéno v eni posamezni instituciji ali

druzbenem podrodju, temve¢ se »drzavljani presecne pahljace kreposti naucijo od



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 103

presecne pahljace institucij, saj vsaka od teh uci nekaterih pomembnih kreposti,
vendar tudi nekaterih naravnanosti, ki se lahko izkazejo za slabosti, e jih
uveljavljamo v domeni politike« (Kymlicka, 2005, str. 433-434). Sola bi s
poucevanjem nekaterih politicnih kreposti mogoce res lahko zapolnila vrzeli v
znanju, za katere ni zagotovila, da se jih bodo otroci naucili v druzinah, zasebnih
sferah ali kje drugje, a so Sole del sirse druzbe, zato bi bilo napacno sklepati, da lahko
dobro delujejo, ne da bi druge druzbene institucije podpirale njihove cilje. Druge
institucije ne morejo v celoti prepustiti izobrazevanja $olam, vsaka od njih mora imeti
interes za to, kako se mladi izobrazujejo v $olah, ter si prizadevati za sodelovanje s
$olami na razli¢ne naéine pri oblikovanju kurikuluma (Kotzee, 2018). Sola mora med
drugim pripravljati ucence za sodelovanje (delo v ali uporabo) v drugih druzbenih
institucijah (npr. znanost, mediji, sodiS¢a, demokrati¢na vlada, zdravstveni sistem
...). Te so za svoje vzdrzevanje odvisne od izobrazevalnega sistema, saj brez Sol, v
katerth mladi postanejo izobrazena javnost in se naucijo brati, pisati, raziskovati,
argumentirati, eksperimentirati itd., te institucije ne bodo mogle tako dobro sluziti
javnosti, kot bi lahko, poleg tega pa te izobrazevalne ustanove brez $ol ne bodo imele

nikogar zaposliti kot nove delavee znanja (Kotzee, 2018).

Torej, Sole so le eden izmed deleznikov pri vzgoji dobrih drzavljanov in za vzgojo
teh je pomembno vzporedno sodelovanje $ol z drugimi druzbenimi sferami. Ker pa
se v strokovni literaturi to sodelovanje povezuje tudi z moznimi pastmi, bomo v
nadaljevanju predstavili $e nekaj pomislekov v zvezi s tem sodelovanjem. Slednji se
ne nanasajo na vprasanje, ali naj $ole sodelujejo z drugimi druzbenimi institucijami,
podrodji, delezniki, temvec je problem v tem, kaj se Solam nalaga, se od njih pri¢akuje
(prevzemanje nalog in/ali popravljanje napak drugih deleznikov, poskus
manipuliranja za doseganje visjih ciljev, vzgoja poslusnih drzavljanov, indoktrinacija,

instrumentalizacija Sole itn.) in kaksne so posledice teh pasti.

Obstaja problem omejenosti $ol pri uresnic¢evanju ciljev drzavljanske vzgoje ali celo
nevarnost, da bi $ola s svojo druzbeno dolo¢enostjo na ravni u¢nih nacrtov ter v njih
zajetih ciljev in vsebin, s svojo sistemsko izoblikovanostjo in umes¢enostjo med
druge druzbene ustanove postala (ali ostala) aparat politicnega delovanja in druzbene
reprodukcije. Solstvo je vselej del $irsih druzbenopoliticnih kontekstov, v katerem
se srecujejo razliéni konfliktni interesi. Gre za ¢edalje vecjo instrumentalizacijo Sole,
ki se v novem tisocletju pod pritiskom neoliberalizma vse bolj spreminja v podjetje,
kar je v izrazitem nasprotju z usmerjenostjo osnove $ole k razvoju posameznika v
celostno clovesko bitje (Grusovnik, 2023, str. 64—606). Prav tako obstaja problem



104 ANALIZA: ETIKA

instrumentalizacije in pomen raznolikosti misljenja, ki je edino produktivno, ¢etudi
je primarni cilj splo$nega izobrazevanja vkljucevanje mladih v druzbo (Vodicar,
2007, str. 271). Ne glede na vse vzgoja dobrega drzavljana zahteva prostor za
refleksijo, za dvom, vprasanja in dialog — v nasprotnem primeru ne govorimo o

vzgoji, temvec o dresuri (Gartner, 2007, str. 122).

Ob koncu drugega poglavja je nasa naloga Se odgovoriti na vprasanje, kako
lahko/naj $ole izvajajo drzavljansko vzgojo ter s tem vplivajo na razvoj bodocih
odraslih dobrih drzavljanov. V ospredju odgovora se pojavljajo trije vidiki:
neposredno z izvajanjem uénih nacértov druzboslovno-humanisti¢nih predmetov in
predmeta domovinska in drzavljanska kultura in etika, posredno s t. i. prikritimi
ucnimi nacrti ter z uporabo vsesolskega pristopa. V nadaljevanju bomo vsakega od

teh zgolj na kratko predstavili.

Ucenje preko prikritega uénega nacrta pomeni, da se ucenci ne ucijo drzavljanske
vzgoje le iz formalnih uénih vsebin, dolo¢enih v u¢nih naértih, temve¢ tudi skozi
neformalne vplive in izkusnje, ki jih pridobijo v Solskem okolju. Ti vkljuc¢ujejo $olsko
kulturo, vrednote, ki jih ucitelji in $ola implicitno prenasajo, socialne odnose, pravila
in na¢in delovanja $ole. Sole lahko posredno razvijajo drzavljanske ves¢ine ucencev
tudi s spodbujanjem sodelovanja v Solski skupnosti, Solskem parlamentu, obsolskih
in izvensolskih dejavnostih, lokalnih drustvih, prostovoljnih organizacijah itn.
Vsesolski pristop pomeni, da je v nacrtovanje ter izvedbo aktivnosti in projektov, ki
sistemati¢no prispevajo k uresni¢evanju posameznih ciljev drzavljanske vzgoje,
vkljucena celotna Sola, dejavnosti pa se izvajajo v razli¢nih organizacijskih oblikah in
v okviru razlicnih delov solskega programa: npr. dnevi dejavnosti, ekskurzije,
razsirjen program sole, delo z nadarjenimi ucenci, skupnost ucencev sole, otroski
parlament (izvedba demokraticnih postopkov — volitve predstavnikov oddel¢ne
skupnosti, glasovanje za predstavnika Solske skupnosti, obisk drzavnih ustanov,
vladnih/nevladnih otganizacij, projektni dnevi, delavnice in inovacije s podrodja
vzgoje za trajnostni razvoj, raziskovalne naloge, debatni krozki ...). »Za
uresnicevanje ciljev drzavljanske vzgoje je tako odgovorna Sola v celoti in ne
posamezen ucitelj predmeta« (Barle Lakota in Rustja, 2006, str. 7). Pomembno vlogo
za uspesno izvajanje drzavljanske vzgoje v Solah pa imajo tudi ravnatelji. Naloga
slednjih je zagotoviti priloznosti in nujne pogoje za izvedbo tovrstne vzgoje,
pomembno pa vplivajo tudi na ustvarjanje ugodne Solske kulture in aktivne
participacije vseh clanov Solske skupnosti (Drzavljanska vzgoja v Evropi, 2013, str.

99). Mednarodna raziskava drzavljanske vzgoje in izobrazevanja ICCS 2022, v kateri



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 105

so sodelovali tudi ravnatelji in uéenci 8. razreda slovenskih osnovnih 3ol je v
povzetku glavnih ugotovitev za Slovenijo pokazala, da imajo slovenski ravnatelji v
primerjavi z mednarodnim povprecjem sicer bolj zadrzano stalisce do tega, da je
drzavljanska vzgoja skupna odgovornost vseh predmetov, na drugi strani pa v precej
vecjem delezu kot ravnatelji drugih drzav izpostavljajo, da je drzavljanska vzgoja
pomembno vkljucena v delovanje Sole kot celote in jo moc¢no povezujejo z

zivljenjem in s kulturo Sole kot skupnosti (Klemenci¢, 2023).

Sklenemo lahko, da je v primeru, ko govorimo o izobrazevanju kot enem izmed
deleznikov razvoja posameznikov v dobre drzavljane, potrebno lociti pomen
izobrazevanja nasploh (cilji celotnega vzgojno-izobrazevalnega sistema) od tistega,
ki je vezan na posamezne predmete znotraj izobrazevalnega sistema (cilji
druzboslovno-humanistiénih predmetov in predmeta domovinska in drzavljanska
kultura in etika). Prvi pomen smo poskusali raziskali v tem poglavju, v naslednjem
pa se bomo osredotodili na predstavitev osnovnosolskega predmeta domovinska in

drzavljanska kultura in etika.

4 Domovinska in drZavljanska kultura in etika — obvezni predmet v
slovenski osnovni Soli

V pricujocem poglavju bomo skozi pregled splosnih ciljev in didakti¢nih priporocil
ucnega nacrta predstavili, kako je zasnovan aktualni pouk domovinske in
drzavljanske kulture in etike v osnovni Soli. Ob tem bomo presojali, ali so zapisani
cilji in priporocila usmerjeni predvsem v pridobivanje drzavljanskega znanja, v
razvijanje drzavljanskih vescin ali spodbujanje drzavljanskih vrlin. Izpostavili bomo
tudi nekaj izzivov, povezanih z izvajanjem tega predmeta: (pre)nizko Stevilo ur za
izvedbo, raznolika izobrazbena struktura uciteljev, problem pomanjkanja ali

neprepoznavnost vsebin s podrodja etike.

V sodobnem vzgojno-izobrazevalnem sistemu osnovnosolskega izobrazevanja je
domovinska in drzavljanska kultura in etika (v nadaljevanju DKE) predmet, ki se
izvaja po eno uro tedensko v 7. in 8. razredu, kar je po nasi oceni premalo. Ob
primerjavi $tevila ur DKE in ostalih predmetov v Solskem predmetniku za ta dva
razreda ugotovimo, da imajo enako Stevilo ur le e predmeti glasbena in likovna
umetnost ter tehnika in tehnologija. Poleg nizkega tedenskega Stevila ur in Stevila let
izvajanja tega predmeta se v primerjavi z drugimi kot izstopajoce pojavlja e dejstvo,

da drzavljanska vzgoja nima opore v posamezni znanstveni disciplini. Vsebina



106 ANALIZA: ETIKA

predmeta se namre¢ opira na razlicne stroke, in sicer filozofijo, sociologijo,
politologijo, ekonomijo, pravo ... (Razvoj drzavljanske vzgoje v Republiki Sloveniji,
2012, str. 163).

Aktualni uéni nacrt za DKE kot splosne cilje predmeta navaja razvoj politicne
pismenosti (ureditev in delovanje skupnosti, druzbe, drzave, globalnih skupnosti,
sobivanje razlicnih, poznavanje clovekovih in otrokovih pravic, temeljna nacela
demokrati¢nega odloc¢anja, pravna in socialna drzava, aktualna druzbena, politicna,
ekonomska in ekoloska vprasanja ...), kriticnega misljenja, nekaterih stali$¢ in
vrednot (razprava o eti¢nih nacelih kot podlagi za clovekove in otrokove pravice,
prepoznavanje krsitev le-teh, presoja stereotipnih predstav o drugih in drugacnih,
eticna nacela, ki utemeljujejo demokraticno odlocanje, premislek o druzbenih
konfliktih ter moznosti in poti za njihovo resevanje, konflikt pravic ...) ter dejavno
vkljucevanje uc¢encev v druzbeno zivljenje (uveljavljanje demokrati¢nih postopkov v
okviru Sole in $irse, priprava na odgovorno in kriti¢no drzavljanstvo, spodbujanje in
omogocanje udelezbe v drzavljanskih akcijah in dejavnostih civilne druzbe v
lokalnem okolju ...) (Program osnovna Sola: domovinska in dravijanska kultura ter etika:
utni nadrt, 2011, str. 6-7). Ucenci naj bi v okviru predmeta pridobili ves¢ine, kot so
presoja druzbenih in eti¢nih dilem ter vprasanj, komuniciranje in argumentiranje v
kontekstu demokraticnega javnega prostora, vescine obvescenega, kriticnega,
konstruktivnega in angaziranega druzbenega delovanja ter vsezivljenjskega

izobrazevanja (Program osnovna Sola: domovinska in dravijanska kultura ter etika: uini nacrt,
2011, stt. 5).

1z splo$nih ciljev predmeta opazimo, da je teziS¢e drzavljanske vzgoje predvsem na
razvijanju drzavljanskega znanja in drzavljanskih vescin, ki u¢encem omogocajo
participacijo v druzbenem Zivljenju, a jih k temu (nujno) ne motivirajo (drzavljanske
vrline). Taksno usmeritev potrjuje tudi struktura operativnih ciljev. Med tistimi, ki
so usmerjeni v pridobivanje drzavljanskega znanja, so npr.: uc¢enci pridobijo osnovna
spoznanja o nastanku Republike Slovenije, se seznanijo z znacilnostmi in zgradbo
drzave; spoznajo temeljne clovekove in otrokove pravice; razumejo pojma pravna in
socialna drzava; spoznajo pomen Ustave RS; spoznajo pomen volitev in
referendumov. Zgolj drzavljansko znanje se pricakuje tudi v povezavi z etiko —
ucenci se seznanijo s pojmom etika oz. etiéna nacela in vrednote ter spoznajo vlogo
vrednot v ravnanju posameznika in skupin. Cilji, usmerjeni v razvijanje uc¢encevih
vescin za participacijo, so: ucenci sodelujejo pri oblikovanju razredne skupnosti in

pti razrednih dogovorih; se usposobijo za sodelovanje v demokrati¢nih postopkih



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 107

odlocanja; prepoznavajo ktsitve clovekovih in otrokovih pravic v vsakdanjem
zivljenju; oblikujejo lastna staliS¢a do aktualnih druzbenih vprasanj; razvijajo
zmoznost argumentiranega razpravljanja in kriticnega misljenja (Program osnovna Sola:

domovinska in driavijanska kultura ter etika: uini nacrt, 2011).

Nacrtovana usmerjenost k participaciji ucencev je nakazana tudi v didakti¢nih
priporocilih ucnega nacrta, kjer je zapisano, da »cilj predmeta ni le pridobivanje
vednosti o predpisanih vsebinah, ampak tudi usposabljanje ucencev za drzavljansko
delovanje v skladu s temeljnimi eti¢nimi naceli« (Program osnovna Sola: domovinska in
drgavijanska kultnra ter etika: uini nalrt, 2011, str. 20). A tudi ta formulacija se lahko
razume predvsem kot spodbujanje drzavljanskih vescin ucencev, manj pa kot
razvijanje njihove motiviranosti oziroma vtlin. Izjema bi bila pozitivna interpretacija
druge povedi v priporocilih, ki pravi, da naj uc¢enci »osmislijo potrebo po eticnem in
odgovornem ravnanju posameznika in druzbe« (Program osnovna Sola: domovinska in
drgavijanska kultura ter etika: uini nacrt, 2011, str. 20); v tem primeru bi lahko sklepali,

da priporocilo vsebuje tudi motivacijsko noto.

Na tej tocki je priloznost, da, kot smo napovedali na zacetku tega poglavia, kot izziv
izpostavimo raznoliko izobrazbeno strukturo uciteljev, ki poucujejo DKE. Pravilnik
o izobrazbi uciteljev in drugih strokovnih delavcev v izobrazevalnem programu
osnovne $ole v 23. ¢lenu doloca, da je »ucitelj domovinske in drzavljanske kulture in
etike lahko nekdo, ki je koncal dvopredmetni univerzitetni studijski program
filozofije, geografije, politologije, sociologije, teologije ali zgodovine oziroma
magistrski Studijski program druge stopnje filozofija, geografija, sociologija,
politologija (svetovne $tudije), politologija (politicna teorija), sociologija (sociologija
vsakdanjega zivljenja, upravljanje ¢loveskih virov in znanja, upravljanje organizacij,
cloveskih virov in znanja, menedzment cloveskih virov, znanja in organizacij),
teologija ali zgodovina« (Pravilnik o izobrazbi uciteljev in drugih strokovnih delavcev
v izobrazevalnem programu osnovne sole, 2022, str. 6284). Vidimo, da so ucitelji, ki
smejo poucevati DKE, zakljucili $tudij razlicnih predmetnih podrocij, kar lahko
pomeni, da v ¢asu izobrazevanja niso bili nujno delezni poglobljenega studija vsebin,
na katere se opira drzavljanska vzgoja, ter posledi¢no ne poznajo in ne sledijo
konceptom vzgoje dobrega drzavljana. Mednarodna raziskava drzavljanske vzgoje
in izobrazevanja ICCS 2022 je v povzetku za Slovenijo pokazala, da je ve¢ kot
polovica (66 %) v njej sodelujocih uciteljev DKE opozorila na to, da se tekom studija
niso usposabljali za dolocene teme tega predmeta in se zato ¢utijo manj usposobljeni

za poucevanje teh vsebin, kot to velja za mednarodno povprecje (Klemencic, 2023).



108 ANALIZA: ETIKA

Nas$ naslednji izziv, povezan s predmetom DKE, je podrodje etike, ki se kot pojem
pojavlja Zze v samem imenu predmeta. Iz preteklih in aktualnega poimenovanja
predmeta (Drzavljanska vzgoja in etika — 1999, Drzavljanska in domovinska vzgoja
ter etika — 2008, Domovinska in drzavljanska kultura in etika — 2011) je opaziti, da
je bila etika vselej umescena na konec poimenovanja —»/ .../ in etikac. Ob pregledu
ugotovimo, da se v prvem ucnem nacrtu iz leta 1999 etika sploh ni pojavila v
poimenovanju vsebinskih sklopov znotraj ucnega nacrta (ne v 8. in ne v 9. razredu),
znotraj vsebinskih sklopov pa sta omenjena zgolj pojma eti¢no in eti¢na dilema
(vsebinski sklop: Vzorniki, avtoritete ustanove). V u¢nem nacrtu iz leta 2008 je bila
etika prikljucena poglavju Vrednote, verovanja in etika. Tudi vsebinska poglavja v
aktualnem u¢nem nacrtu ne vsebujejo pojma etika, je pa etika zajeta znotraj sklopa
Posameznik, skupnost, drzava. V tem u¢nem nacrtu se z etiko povezani pojmi sicer
pojavijo Se nekajkrat: pri opredelitvi predmeta je zapisano, da ucenci pridobijo
temeljna znanja o ¢lovekovih pravicah kot univerzalnih in nedeljivih ter o eti¢nih
nacelih, na katerih temeljijo; o politicni domovinski in drzavljanski kulturi in etiki ter
da predmet med drugimi spodbuja razvoj vesc¢in presoje druzbenih in eti¢nih dilem
ter vprasanj. K razvoju kriti¢nega misljenja, kot enega izmed splosnih ciljev pouka
DKE, pa naj bi prispevala razprava o eticnih nacelih, ki so podlaga ¢lovekovih in
otrokovih pravic, ter seznanjanje z eticnimi naceli, ki utemeljujejo demokrati¢no
odlocanje (Program osnovna Sola: domovinska in drdavijanska kultura ter etika: uini nairt,
2011, str. 5-0).

Iz vsega tega bi lahko, morda celo prenaglo, sklepali, da pouk etike v okviru
predmeta DKE nima dovolj moznosti za enakovredno obravnavo. Pa vendar
menimo, da je 'etika' ve¢ kot zgolj navedba v imenu predmeta in da dejstvo, da
splosni in/ali operativni cilji predmeta niso zapisani na nacin, da bi vsebovali termin
etika ali kakorkoli drugace neposredno nakazovali nanjo, Se ne pomeni, da z njo niso
povezani. Podrocje etike ima brez dvoma velik pomen pri vzgoji dobrih drzavljanov,
saj se ukvarja z vprasanji dobrega, pravicnega, odgovornega ravnanja posameznika,
ki usmetjajo njegovo delovanje. Ne prinasa le znanja/védenja o eti¢nih nacelih,
temve¢ spodbuja razvoj drzavljanskih vilin, kot so odgovornost, pravi¢nost,
solidarnost, strpnost, postenost, skrb za skupno dobro. S tem prispeva predvsem k

oblikovanju osebno odgovornih in k pravicnosti usmetjenih drzavljanov.

Ugotavljamo, da ¢eprav ucni naért za DKE s svojimi cilji in z didakti¢nimi priporocili
ze nakazuje vzgojo dobrih drzavljanov, to ni dovolj. Za oblikovanje bodo¢ih dobrih

drzavljanov, ki bodo opremljenih z drzavljanskimi vrlinami in ne le z drzavljanskim



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 109

znanjem ali ve$c¢inami, bi bila potrebna drugacna zasnova tako splosnih kot
operativnih ciljev predmeta, gotovo pa tudi didakticnih metod in pristopov za
njihovo uresnicevanje, o ¢emer v tem prispevku sicer nismo govorili. To potrjuje
tudi Ze omenjena raziskava ICCS 2022, ki na osnovi odgovorov sodelujocih
osnovnosolcev izraza skrb tako glede njihovih slabih dosezkov na podrodju
drzavljanske vednosti, njihovih stali¢ glede pomembnih tem v druzbi, slabe
participacije v $olskem in drugih okoljih kakor tudi njihove izrazene pripravljenosti
za angaziranje v prihodnosti (Klemencic, 2023, str. 12). Vprasanje in izziv, ki ostajata,
tako sta, kako zasnovati pouk drzavljanske vzgoje, da bi ta v ucencih/kah ¢im bolj
ucinkovito, obenem pa tudi uravnotezeno razvijal vse troje: drzavljansko znanje,

drzavljanske vescine in vsekakor tudi drzavljanske virline.
5 Zakljucek

V clanku smo poiskali odgovore na tri osrednja vprasanja: (i) kaksnega drzavljana
potrebuje liberalna demokraticna druzba; (i) kakSna je vloga vzgojno-
izobrazevalnega sistema pri vzgoji odraslih dobrih drzavljanov; (iii) kako je oz. naj
bi bil zasnovan pouk predmeta domovinska in drzavljanska kultura in etika v

slovenski osnovni $oli.

Ugotavljamo, da je drzavljanstvo na eni strani povezano z individualnimi pravicami
posameznika, na drugi strani pa tega istega posameznika drzavljanstvo "zavezuje' k
pripadnosti in povezanosti s skupnostmi ter odgovornostmi do njih. Liberalno-
demokrati¢na druzba potrebuje dobre drzavljane, katerih vzgoja je usmetjena v
razvijanje vtlin za osebno odgovornost, participacijo in usmerjenost k pravi¢nosti;
vsak od teh meri na svojo raven delovanja, hkrati pa so za dobrega drzavljana
potrebni vsi. Dober drzavljan poseduje drzavljanske vrline, ki so znacajske lastnosti,
vkljucujejo motivacijsko komponento in se kazejo skozi njegova dejanja; kar je v
nasprotju z drzavljanskim znanjem in ves¢inami. Za dobro drzavljanstvo velja, da

koristi tako posamezniku kot skupnosti, v kateri zivi.

Izobrazevalni sistem je eden izmed deleznikov pri spodbujanju in usposabljanju
mladih za pridobivanje drzavljanskih vrlin. Sole imajo pomembno vlogo pri vzgoji
dobrih drzavljanov, a ve¢ina nasega ucenja ne poteka v Soli in ucitelj v $oli je le eden
izmed uciteljev v zivljenju dobrega drzavljana. Za vzgojo dobrih drzavljanov je
pomembno vzporedno sodelovanje $ol z drugimi druzbenimi sferami, znotraj

delovanja Sole pa so pomembni medpredmetno povezovanje in vsesolski pristop.



110 ANALIZA: ETIKA

Pouk domovinske in drzavljanske kulture in etike v slovenski osnovni Soli je
zasnovan na nacin, ki omogoca vzgojo dobrih drzavljanov, vendar pa daje v ciljih in
didakti¢nih priporocilih prevelik poudarek pridobivanju drzavljanskega znanja na
racun drzavljanskih vescin in Se bolj drzavljanskih vrlin. Ostaja torej vprasanje, kako
zasnovati predmet bolj uravnotezeno — tudi, ali pa Se posebej zato, ker aktualni
poudarek na pomnjenju informacij ocitno ucence demotivira (ICCS, 2022). Novi
uéni nacrt za poucevanje domovinske in drzavljanske kulture in etike, ki je trenutno
v pripravi, ponuja priloznost za odpravo omenjenih pomanjkljivosti in to priloznost

bi veljalo ¢im bolje izkoristiti.

Viri in literatura

Barle Lakota, A. in Rustja, E. (2006). Ugotovitve posveta domovinska in drzavljanska vzgoja in
nastanek zbornika — kako naprej? V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.), Drfavjjanska in
domovinska vigoja: Fbornik (str. 6=9). (20006). Beja.

Bregar Mazzini, S. (2014). Zakaj vkljuciti tematiko aktivnega in odgovornega drzavljanstva v pouk
zgodovine in kako. Zgodovina v $oli: Spodbujanje aktivnega in odgovornega driavijanstva pri poukn
zgodovine, 23(1-2), 64—69.

Brighouse, H. (2006). On Education. Routledge.

T. Tastanoska in B. Kresal Sternisa (ur.). (2013) Drgavijanska vzgoja v Evrgpi. Ministrstvo za
izobrazevanje, znanost in $port.

Gartner, S. (2007). Al si selimo otroke vigajati v driavijane s kriticnim razmisfianjem? Casopis za kritiko
gnanosts, 35(229/230), 115-124.

Golob, J. (2006). Mo, slabosti, priloznosti in nevarnosti drzavljanske vzgoje. V A. Barle Lakota, E.
Rustja in J. Jug (ur.), Drgavijanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 22-37). Beja.

Granda, S. (2006). Drzavljanska ali domovinska vzgoja? . V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.),
Drgavijanska in domovinska vigoja: 3bornik (str. 6=9). Beja.

Grusovnik, T. (2023). Filozofija kot obvezni predmet osnovnega in splosnega izobrazevanja. V M.
Simenc, T. Grusovnik in A. Hladnik (ur.), Filozefija in Sola: svetovni dan filozefjie 2023 (str. 62—
76). Pedagoski institut.

Rojc, J. in Slivar, B. (ur.) (2022). Izhodiséa ga prenovo uénib nacrtov v osnovni Soli in gimnaziji. Zavod
Republike Slovenije za Solstvo. www.zrss.si/ pdf] izhodisca_za_prenovo_ UN pdf

Kotzee, B. (2018). Applied epistemology of education. V D. Coady in J. Chase (ur.). The Routledge
Handbook of Applied Epistemology (str. 211-229). Routledge.

Krek, J. in Metljak, M. (2011). Bela knjiga 0 vzgoji in izobragevanju v Republiki Slovengji. Ministrstvo za
Solstvo in $port. https://pismenost.acs.si/wp-content/uploads/2017/09/Bela-knjiga-o-
vzgoji-in-izobra%C5%BEevanju-v-RS-2011.pdf

Kymlicka, W. (2005). Sodobna politicna filozgofija. Krtina.

Law, S. (2006 ). The War for Children’s Minds. Taylor & Francis e-Library.

Megli¢, A. (20006). Zakaj domovinska vzgoja? V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.), Drgavijanska
in domovinska vzgoja: Zbornik (str. 66—69). Beja.

Program osnovna Sola: domovinska in drdavijanska kultura ter etika: nini nadrt. (2011). Ministrstvo RS za
Solstvo in $port: Zavod Republike Slovenije za Solstvo.
https:/ /www.gov.si/assets/ministrstva/ MVI/Dokumenti/Osnovna-sola/Ucni-
nacrti/obvezni/UN_DDE_OS.pdf

Murphy, J. B. (2004). Against Civic Schooling. Social Philosophy and Policy, 21(1), 221-265.



M. Vacun: Kdo in kako naj vigaja dobre driavljane? 111

Klemenci¢, E. M. (2023). ICCS 2022: Mednarodna raziskava dravljanske vzgoje in izobragevanja — Povzetek
lavnih ugotovitev za Slovenijo. Pedagoski institut. https:/ /www.pel.si/wp-
content/uploads/2023/11/ICCS-2022-povzetek.pdf

Pravilnik o izobrazbi uciteljev in drugih strokovnih delavcev v izobrazevalnem programu osnovne
Sole. (2022). Uradni list RS, §t. 85/2022, 6284. https:/ /www.uradni-list.si/glasilo-uradni-list-
rs/vsebina/2022-01-19852s0p=2022-01-1985

Prunk, J. (2006). Drzavljanska in domovinska vzgoja. V A. Batle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.),
Drgavijanska in domovinska vigoja: 3bornik (str. 12—16). Beja.

Simenc, M. (ur.) (2012). Razuej driavijanske vgoje v Republiki Sloveniji: konceptualni okvir in razvoj
kurifenlumor. Pedagoski institut. hrtps:/ [ www.pei.si/ ISBN/ 978-961-270-146-8.pdf

Sardo¢, M. (2006). Drzavljanstvo in drzavljanska vzgoja. V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.),
Drzavljanska in domovinska vzgoja: Zbornik (str. 100-107). Beja.

Sovdat, 1. (2008). Deliberativa demokracija kot kritika liberalne demokracije [Diplomsko delo, Univerza v
Ljubljani, Fakulteta za druzbene vede]. http://dk.fdv.uni-lj.si/diplomska/pdfs/Sovdat-
Irena.PDF

Simenc, M. (2021). Demokracija in avtonomni drzavljani. V M. Banjac in K. Sipué (ur.), Aktivno
drzavljanstvo v srednji soli: Posameznik, skupnost, drgava, svet (str. 10-22). Zavod RS za $olstvo.
https:/ /www.ztss.si/ pdf/ Aktivno_drzavljanstvo_v_srednji_soli.pdf

Simenc, M. (2009). Drzavljanska vzgoja, filozofija za otroke in vprasanje participacije. Sodobna
pedagogika, 60(126), 10-24. https:/ /www.sodobna-pedagogika.net/arhiv/nalozi-
clanek/?id=555

Simenc, M. (2011). Patriotizem in nacionalizem slovenskih u¢encev iz perspektive Mednarodne
raziskave drzavljanske vzgoje. Solsko polje, 22(5/6), 139-156.
https:/ /www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-UGIDIAMQ/68d1c370-8b0b-43¢5-9b74-
a3cecc7dbbd7/PDF

Strajn, D. (2006). Identiteta, politika razlike in drzavljanska vzgoja. V A. Barle Lakota, E. Rustja in J.
Jug (ur.), Drgavijanska in domovinska vzgoja: Zbornik (str. 82—89). Beja.

Ustava Republike Slovenije. (1991). Uradni list RS, §t. 33/1991-1 s spremembami in dopolnitvami.
https:/ /www.uradni-list.si/ glasilo-uradni-list-rs /vsebina/1991-01-1409?s0p=1991-01-1409

Vodicar, J. (2007). Pouk filozofije kot prispevek k drzavljanski vzgoji mladih. Anzhropos: lasopis za
psihologijo in filozofijo ter sodelovanje humanistitnibh ved, 1-2, 270-283.
bttps:/ | www2.arnes.sif ~anthropos/ anthropos/ 2007/ 1_2/ vodicar.pdf

Vodopivec, P. (2006). Zgodovina je imanentno drzavljanski predmet. V' A. Barle Lakota, E. Rustja in
J. Jug (ur.), Drgavijanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 38—47). Beja.

Zalec, B. (2006). Pomen domovinske edukacije. V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.),
Drgavijanska in domovinska vigoja: 3bornik (str. 70—-81). Beja.



112 ANALIZA: ETIKA




ANALIZA

Let. 29, st. 1, str. 113-128, december 2025

Sprejeto
31. 8. 2025

Pregledano
5.12. 2025

Izdano
17.12. 2025

Kljuéne besede
svoboda,

liberalizem,
pornografija,
feministi¢na filozofija,

kapitalizem

ANG1ZA

KLEVETA SVOBODE,
DISKRIMINACIJA DOSTOJANSTVA

ALJA JERSIC
Univerza v Maribor, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija
alja.jersic@student.um.si

DOPISNI AVTOR
alja.jersic@student.um.si

Izvle¢ek V sodobnem liberalizmu zahodnega sveta se svoboda
izrazanja pogosto povzdiguje v temeljno vrednoto, ki naj bi
varovala pluralnost mnenj ter avtonomijo vsakega
posameznika. Vendar pa se v kontekstu pornografije ta ideal
zaplete v lastno protislovno mrezo, kjer svobodi izrazanja preti,
da postane sredstvo utrjevanja neenakosti. Pricujoci clanek
problematizira predvsem liberalno razumevanje taks$ne
svobode, ki v imenu tolerance pogosto spregleda razmerja
mod¢i, ki ta diskurz pogojuje. V prvem delu prispevka
predstavimo razumevanje svobode R. Dworkina, kot
neprisiljene izbire, in feministicno kritiko C. A. MacKinnon, ki
opozarja, da pornografija ni le svoboda izrazanja, temvec
diskurz, v katerem se svoboda izrazanja prelevi v svobodo
zatiranja. V drugem delu zagovarjamo stalis¢e, da liberalna
toleranca do vsebin, ki degradirajo (predvsem Zenska) telesa,
razkriva paradoks tolerance, ki v strahu pred cenzuro izgubi
samo sebe. V zakljucku zato poudarimo, da svoboda brez

eti¢ne odgovornosti ne osvobaja, temvec¢ diskriminira.

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.113-128.2025
CC-BY, besedilo © Jersi¢&, 2025 Y
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 29, no. 1, pp.113—128, December 2025

DEFAMATION OF FREEDOM,
DISCRIMINATION OF DIGNITY

ALJA JERSIC
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
alja.jersic@student.um.si

CORRESPONDING AUTHOR
alja.jersic@student.um.si

Abstract In contemporary Western liberalism, freedom of
expression is often elevated to a fundamental value that is
supposed to protect the plurality of opinions and the autonomy
of each individual. However, in the context of pornography,
this ideal becomes entangled in its own contradictory web,
where freedom of expression threatens to become a means of
reinforcing inequality. This article problematizes the liberal
understanding of such freedom, which, in the name of
tolerance, often overlooks the power relations that condition
this discourse. In the first part of the article, we present R.
Dworkin's understanding of freedom as uncoerced choice and
C. A. MacKinnon's feminist critique, which atgues that
pornography is not only freedom of expression but also a
discourse in which freedom of expression turns into freedom
of oppression. In the second part, we argue that liberal
tolerance of content that degrades (especially female) bodies
reveals the paradox of tolerance, which loses itself in fear of
censorship. In conclusion, we emphasize that freedom without

ethical responsibility does not liberate, but discriminates.

Accepted
31. 8. 2025

Revised
5.12. 2025

Published
17.12. 2025

Keywords

freedom,

liberalism,
pornography,
feminist philosophy,

capitalism

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.113-128.2025

CC-BY, text © Jersi¢, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



A. Jersit: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 115

0 Uvod

V okviru teorije sodobnih liberalnih demokracij se svoboda izrazanja praviloma
obravnava kot ena izmed temeljnih in konstitutivnih pravic posameznika.
Prepricanje, da ima vsakdo pravico govoriti, pisati in izrazati svoja mnenja, brez da
ob tem trepeta pred drzavno cenzuro, se v liberalni tradiciji razume kot eden izmed
temeljev svobode. V danasnjem zahodnem svetu izredno radi poudatjamo, da
zivimo v svetu, kjer lahko vsakdo rece, kar Zeli, kjer lahko vsak izraza svoja mnenja
in ta, ¢e se le da, tudi javno objavi na spletu. Vcasih se zdi, kot da je pravica do
izrazanja postala sveta krava, nedotakljiva relikvija sodobne demokracije. Toda
vprasanje, ki si ga v pricujocem eseju zelimo postaviti je: Kje so meje svobode govora in
igraganja — in ali jib galhemo omejevati sele, ko postanejo postedice neizpodbitne, ali pa tudi takrat

pogledamo stran v imenu svobode?

V clanku bomo na zastavljeno vprasanje odgovorili skozi prizmo pornografije v
danasnjem casu, za katero se zdi, da je postala nekakSen hrup v ozadju sodobne
kulture — tako obicajen, da se vecini ne zdi ve¢ ni¢ posebnega, da o njej Se komaj
kdo zares razmisli. Ceprav se ne pojavlja zmeraj v svoji najbolj surovi razli¢ici, tudi
njena mehkejsa, bolj polikana podoba Se zmeraj sledi isti logiki — logiki seksualizacije
teles — predvsem zenskih. Termin pornografija bo uporabljen v razsirjenem pomenu,
ki presega zgolj industrijo spolno eksplicitnih vsebin ter se nanasa na §irsi druzbeni
proces, v katerem telo postane blago, spolnost pa potrosniska izkusnja.
Seksualizacija v tem kontekstu pomeni proces, v katerem se vrednost posameznika
meri skozi njegovo (beri: njeno) telesno privla¢nost, medtem ko objektivizacija
ponazatja tocko preloma, ko telo izgubi svojo subjektiviteto ter postane zgolj

opazovan predmet (pozelenja).

Taksna pornografizacija teles, trdi Levy, ni nujno eksplicitna ali nasilna, pogosto je
ovita v estetiko videospotov, modnih smernic, ki poveli¢ujejo razgaljenost, in v pop
kulturo, kjer so gola stegna, izzivalne poze ter sugestivne grimase postale norma
(Levy, 2005). Ta vseprisotna estetika telesne dosegljivosti in spolne razpolozljivosti
ni naklju¢na, pa¢ pa je kulturni signal, ki utrjuje sporocilo, da ima telo predvsem
trzno vrednost. Z njenim obstojem se srecujemo povsod — v oglasih, na druzbenih
omrezjih, v filmskih prizorih, v popularni kulturi —, vsa ta srecanja pa nas tiho in
sistemati¢no ucijo, da je clovesko telo blago na razprodaji. Pornografski diskurz se
nato udomaci v razpokah druzbe ter na plano pokuka skozi nacin, kako mladi

govorijo o in dojemajo seks, ter vedno znova ponavljajo vzorce posedovanja in



116 ANALIZA: ETIKA

razpolozljivosti. Kljub zavedanju kompleksnosti spolnih vlog v ¢lanku postavljamo
v ospredje zensko, ki je bila in ostaja (zraven otrok) osrednja figura ranljivosti. Ne
glede na to, ali govorimo o »mehkejsi«, bolj subtilni obliki pornografizacije, ali pa o
njeni bolj neposredni, eksplicitni razli¢ici, je njun skupni imenovalec enoten: zensko
reducira na vizualno izkusnjo, ki Zensko telo razume prej kot prizorisée pozelenja
kot pa celovito bitje. V tem jeziku ni pomembno, kdo je Zenska in kaj si zeli, kaj misli
ali kaj cuti, pomembno je, kako izgleda in kako dobro zna zadovoljiti poglede drugih,
ki pristanejo na njej. Gre za poglede, ki zensko razdelijo na fragmente — na prsi,
zadnjico, noge itd. Ti pogledi nato te dele postavijo na oder, kjer je njihova vrednost

obstojeca, ¢e in samo ¢e so gledani in ocenjevani.

Zapisano seveda ne velja zgolj za zenske, vendar je glede na podatke raziskav
(Fredrickson in Roberts, 1997; Pecini idr., 2023; Rooney, 2016; Karsay idr., 2017) se
vedno zenski spol najbolj ranljiv. V prispevku se bomo zato osredotocili na nacine,
kako pornografizacija oblikuje zaznavo telesa in spolnosti, ter zakaj se njen pritisk

najizraziteje kaze prav v zenski izkusnji.

Samo zato, ker smo se pornografije in objektivizacije kot druzba tako navadili, to Se
ne pomeni, da zadeva ni ve¢ kot problemati¢na. V nadaljevanju bomo tako pojasnili,
da pornografija ni zgolj nekaj, kar »moti okus« dolocenih posameznikov, ampak
nekaj, kar sistemati¢no oblikuje druzbo na skodo Zensk ter posledi¢no na skodo
clovecnosti. Pornografija namre¢ ni zgolj gola slika ali fantazija v obliki videa — je
industrija, ki se napaja iz mo¢i, seksizma, nasilja in pogosto tudi prikrite (pa tudi

ocitne) revscine.
1 Liberalni zagovor pornografije

Ronald Dworkin (1985) v svojem eseju z naslovom »Ali imamo pravico do
pornografijer« zagovarja staliS¢e, da mora biti tudi pornografija zajeta v okvir
svobode izrazanja. Po njegovem mnenju prepovedi na tem podrocju niso le nevarne,
temvec tudi potencialno krivicne. Kajti ogrozale bi naj temeljno politicno pravico
posameznika, da izrazi svoje misli, preference in fantazije, ¢etudi so te komu tuje ali
celo odvratne. Dworkin opozarja, da bi vsak poskus prepovedi pornografije lahko
vodil v nevaren precedens — v cenzuro. In kadar za¢nemo stvari cenzurirati, lahko
to vodi v oblast, ki lahko zac¢ne cenzuro kadarkoli uporabljati za zatiranje nezazelenih
idej. Zanj je klju¢na skrb, da bi prepoved pornografije pomenila razkroj liberalne

enakosti, in to ne v imenu pravicnosti, pa¢ pa v imenu moralne nadvlade ene



A. Jersit: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 117

druzbene skupine nad drugo. Po njegovem mnenju naj pornografija ostane, ne glede
na vsebino, zascitena kot del svobodnega govora. Meni, da bi prepoved pornografije
pomenila neravnotezje med pravicami drzavljanov ter da bi se s tem odprla vrata za
moralno arbitrarno zakonodajo. Ceprav Dworkin ne zanika, da ima pornografija tudi
skodljive druzbene ucinke, poudarja, da dokazi o skodi enostavno niso dovolj

prepricljivi, da bi upravicili poseg v temeljne pravice (Dworkin, 1985).

Dworkinov poudarek o nevarnosti cenzure je popolnoma razumljiv, pa vendar se
zdi njegovo opozotilo rahlo pretirano. Pri tem mu lahko oéitamo dve logi¢ni zmoti,
t. 1. zmoto spolzke strmine in zmoto lazne dileme. Namre¢, vsaka prepoved ne
pomeni ze kar cenzure na celi ¢rti. Se pravi, ¢e kot druzba ugotovimo, da je doloc¢ena
praksa objektivno Skodljiva — denimo, ¢e bi nekdo vsak dan javno grozil
posameznikom, da jim bo pobil druzino — ali moramo to preprosto dovoliti pod
pretvezo svobode govora? Ali bi s prepovedjo tega ze kar zabredli v totalitarizem?
Je taksna omejitev res ze kar krSitev svobode govora in izrazanja? Taksno
razmisljanje (¢etudi morda dobronamerno) lahko hitro zapade v zmotno lazne
dileme — ali imamo popolno svobodo ali popolno cenzuro. Tvega pa tudi zdrs po
spolzki strmini, saj trdi, da bi omejitev pornografije vodila do ekstrema, kar je
cenzura kakrsnega koli umetniskega izrazanja. Kot da bi bila svoboda izrazanja vse
ali ni¢. To v praksi ne more delovati. Obstaja namrec razlika med izrazanjem mnenj
in utrjevanjem sistemske neenakosti. Obstaja razlika med tem, da nekdo izrazi svoje
mnenje (denimo, da se ne strinja z doloceno idejo ali vrednoto) in tem, da aktivno
prispeva k soustvarjanju kulture, ki sistemati¢no ponizuje, razvrednoti in normalizira
nasilje nad dolo¢enimi skupinami ljudi. In obstaja razlika med svobodo, ki osvobaja,
in svobodo, ki zatira. Ena ustvarja pogoje, v katerih dostojanstvo posameznika ni
ogrozeno, druga pa omogoca, da se svoboda uveljavlja na racun tak$nega
posameznika. Hkrati pa kot druzba preprosto e nismo tako dale¢, da bi bili sposobni
svobodo izrazanja razumeti kot absolutno in brezpogojno. Vsaj ne, ko gre za nekaj
tako globoko zaznamovanega z etiketo spolnosti, tj. nekaj tako kompleksnega in
sistemsko problemati¢nega, kot je pornogratija. Kajti tudi, ¢e si zamislimo idealni
svet, v katerem naj bi se s pornografijo ukvarjali samo tisti, ki jih to resni¢no veseli,
ki so svobodni, varni in informirani o svojih odlocitvah, ostaja dejstvo, da to ni svet,

v katerem Zzivimo.

V realnosti je pornografska industrija prezeta z izkoriscanjem, s socialno in
ekonomsko ranljivostjo, z odsotnostjo regulacije, z normalizacijo nasilja in z izjemno

skodljivimi posledicami za sir$o druzbeno percepcijo zensk (Donevan, 2021). In te



118 ANALIZA: ETIKA

posledice niso zgolj vprasanje moralnega okusa posameznikov. So vprasanje
druzbenih vzorcev, ki oblikujejo odnose modi, spolno vedenje in razumevanje zensk
in njihovih teles. Morda se je konec devetdesetih res $e zdelo, da je pornografija
manj dostopna in zato nekaj, kar lahko prezremo ali pripiSemo okusu posameznika.
A danes, skoraj Stiri desetletja pozneje, zivimo v svetu, kjer je pornografija postala

digitalna infrastruktura spolnosti.

Dostopnost pornografije se je z razvojem interneta bistveno spremenila. Vsebina, ki
je bila nekdaj tezje dosegljiva ter omejena predvsem na odrasle, je danes otrokom in
mladim na voljo z enim samim klikom na povezavo do strani. Na spletu so spolne
in nasilne vsebine, ki vkljucujejo ekstremne prizore (od ponizevanja, zadajanja
bolecine ter celo posilstva) prosto dostopne tudi mlajsi publiki — predvsem zaradi
razéirjene uporabe pametnih telefonov in tablic. Ni povsem jasno, ali je sodobna
pornografija kaj bolj ekstremna kot je bila nekdaj, nedvomno pa je bolj dostopna kot
kadar koli prej (Horvath idr., 2013). Govorimo torej o industriji, ki Ze dolgo ne stoji
vec ob strani, kot nekdaj, skrita nekje za zaveso, z napisom 18+ v izposojevalnici
videokaset. Danes samozavestno vodi igro. Postavlja ton, tempo in smer, kako naj
si kot druzba zamisljamo spolnost, pozelenje in vlogo telesa (predvsem Zenskega).
In v takSnem svetu se zdi naivno, ¢e ne ze kar nevarno, vztrajati pri tem, da je
pornografija preprosto svoboda izrazanja. Njen vpliv namre¢ aktivno (so)oblikuje
pogled druzbe na spolnost, mo¢, telo in spol ter utrjuje vzorce, ki vodijo v
normalizacijo neenakosti. Ce pa ta tako imenovana svoboda s sabo prinasa izgubo
dostojanstva, varnosti in enakopravnosti (zlasti za zenske, pogosto pa zal tudi za
otroke), potem si moramo kot druzba naliti ¢istega vina in se odkrito vprasati — kdo

ima v tem primeru dejansko korist od taksne svobode?
2 Pornografija in reprodukcija spolne neenakosti

Feministicna profesorica prava C. A. MacKinnon (2000) opozarja, da se svoboda
govora konca tam, kjer se zac¢ne tiSina tistih, ki so ponizane. V svojem delu Kleveta
ali diskriminacija? postavlja jasno lo¢nico: pornografija ni zgolj beseda — je dejanje. Ni
le odsev seksizma — je njegovo aktivno izvajanje. Ni zgolj fiktivni prikaz — je praksa.
Gre za sistem, ki zensko reducira zgolj na objekt, na predmet fantazije, ki nima svoje
volje ali svojega glasu. V tem kontekstu, kot opozarja MacKinnon (2000), se ne
poraja vprasanje, komu je pornografija véec in komu ne. Pravo vprasanje, ki se poraja
(ali bi se vsaj moralo) je, ali pornografija zenskam jemlje moznost, da so v svetu

dozivete kot celovita, enakovredna, spostovana bitja.



A. Jersit: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 119

Odgovor je jasen: da, zenskam jemlje to moznost. In tukaj sploh ne govorimo o
kaksnih ekstremnih posnetkih v temnih kotickih interneta. Govorimo o vsebinah, ki
so danes na spletu prosto dostopne vsakomur, ki jih zeli poiskati (ali pa se z njimi
slucajno sreca). Govorimo o tem, kako se dekletom, najstnicam (danes pogosto ze v
obdobju pred puberteto) sporoca, da je povsem »normalno, ¢e jih med spolnim
aktom partner dusi ali jih udari. Kot da je to povsem obic¢ajen uvod v spolnost. A
taksen zacetek, zaznamovan z nasiljem in podrejanjem, ni normalen, temvec je
zaskrbljujo¢. Stevilne raziskave opozatjajo, da je sodobna pornografija postala glavni
vir spolne socializacije mladih, pri cemer so vse pogosteje izpostavljeni nasilnim in
ponizujocim prizorom, ki jih dojemajo kot normalne (Horvath idr., 2013). Kot pise
MacKinnon (2000), pornografija dominacijo in podreditev predstavlja kot spolnost.
Pa da ne bo pomote: svobodno soglasje dveh odraslih oseb, ki si za $tirimi stenami
delita svoje Zelje in meje, je nekaj povsem drugega, kot polozaj mladih deklet, ki Se,
preden sploh zares razumejo svoje telo, iz medijskih vsebin ponotranjijo sporocilo,
da je seks predvsem nekaj, kjer jih bodo drugi dusili, udarjali in ponizevali. Ker naj

bi bilo to normalno in pricakovano.

Pornografija ne oblikuje le seksualnih okusov, temve¢ oblikuje tudi nacin dojemanja
zensk. Vzpostavlja vzorec, po katerem fantje (predvsem mlajsi decki, ki so brez
nadzora izpostavljeni internetnim spolnim vsebinam in jih konzumirajo na dnevni
ravni) deklet ne dojemajo ve¢ kot oseb, temve¢ kot funkcije — orodja, e Zelite — za
uresnicevanje lastne seksualne volje. Volje, ki naj bi jim, kot moskim, pripadala. Ker
jih pornografske vsebine tega naucijo. V taksnem okviru dekleta niso ve¢ subjekti
odnosa, temve¢ objekti uprizoritve. Postanejo telesa brez glasu, brez moznosti

odpora, brez lastne zgodbe.

Ceprav velik del feministi¢ne kritike (upraviéeno) opozarja na normalizacijo nasilja,
spolne podreditve in objektivizacije, velja premisliti o Se enem vidiku, ki ga v
ospredje postavlja S. Paasonen (2013): pornografija ne predstavlja zgolj ideoloskega
sporocila in kulturne prakse, temve¢ tudi senzori¢no izkusnjo. Po njenem mnenju
pornografske vsebine ucinkujejo tudi na telesa gledalcev — preko vzburjenja,
nelagodja, dolgocasja ali celo gnusa. V tem smislu ne pride zgolj do komunikacije
pomena, temve¢ tudi do resonance obcutkov. Ta poudarek ne zanika obstojece
neenakosti, temve¢ opozatja, da so tudi telesni odzivi raznoliki in pogosto
nepredvidljivi. Toda ravno ta nepredvidljivost potrjuje, da pornografija ne ucinkuje
v praznem prostoru, temvec v ze obstojeCem sistemu pomenov, kjer telo zensk (Se

zmeraj) sluzi predvsem za sprozitev ucinkov, ne pa za artikulacijo subjektivitete.



120 ANALIZA: ETIKA

Pornografski diskurz se pogosto skriva pod krinko domisljije. Pod parolo »saj je
samo fantazija«. A jezik ima mo¢. In slike imajo $e ve¢jo moc. »Fantazije«, ki se znova
in znova reproducirajo, postanejo del druzbene resnicnosti skozi kolektivno
internalizacijo. In ko se skozi te resni¢nosti znova in znova odraza dominacija,
podrejenost in nasilje, ne govorimo ve¢ o svobodi, temve¢ o sistemu. Sistem, ki
spolnega nasilje ne samo prikazuje, temve¢ ga normalizira. In od te tocke naprej
ostane le Se en miselni korak do vprasanja, zakaj potem takem ta sistem deluje tako
ucinkovito, kot deluje? Zakaj zenske, ne le, da sistem prenasajo, temveé pogosto

same sodelujejo pri tem, da tak sistem ostaja v razcvetu.
3 Kritika liberalnega pojmovanja svobode

Pise se leto 2025 in zenske po lastni volji objavljajo svoje zadnjice in druge dele teles
na druzbenih omrezjih, kot je Instagram, snemajo pornografske vsebine ter jih
objavljajo na platformi OnlyFans, ter si, Se preden se jim na obrazih sploh pojavijo
prve gubice, ze zacenjajo svoje obraze »popravljatic z raznimi estetskimi popravki,
kot je botoks — kot, da bi bila spolna privla¢nost njihova najucinkovitejsa valuta, telo
pa edina stvar, ki ga lahko ponudijo druzbi. Marsikatera izmed njih ob tem verjame,
da je to emancipacija, da je svoboda prav v tem, da same izberejo, da se bodo
objektivizirale. Ustvari se lazen vtis, da je to izdelek njihove lastne volje in odlocitve,
da to pocnejo »zase«, in ne ve¢ za moske. A tukaj tici zanka. Ali je res nekaj
osvobajajocega v tem, da ponotranjis pogled, ki je bil stoletja namenjen nadzoru,
ocenjevanju in lastninjenju zenskega telesar Patriarhat je prebrisan lutkar, ki zna
svoje niti vleci tako, da se marioneta ne le ne upira, temvec iskreno verjame, da plese
po lastni volji. Z zamenjavo percepcije naredi iz objekta suznja, ki opravlja
izkoris¢evalsko delo. V tem smislu sploh ni tako presenetljivo, da se danes veliko
zenske pocuti opolnomocene, ko svoje telo razstavljajo kot blago, kot da bi prav
razgaljenost pomenila svobodo in ne (le) ponovitev starega scenarija. Le da zdaj to
pocnejo »na podlagi lastne izbire« — a izbira, ki je nastala znotraj sistema, in ki je bila
vnaprej zapisana, ni nujno osvoboditev, $e manj pa emancipacija; v najboljsem

primeru je morda ekonomska pragmati¢nost.

V tej »seksualno osvobojeni« kulturi se zdi, da se svoboda spreminja v ideolosko
formo, ki upravicuje trzno izrabo telesa, zloglasna patriathalna dominacija pa je
preprosto zamenjala svojo retoriko, saj ne govori ve¢ o skromnosti in dolznostih,
ampak o opolnomocenju, trzenju lastne seksualnosti ter kapitalizaciji pozelenja. In

vendar ostaja vprasanje — kdo ima tukaj v resnici korist od tega? Ali je zenska res



A. Jersit: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 121

subjekt svojega telesa, Ce je to telo predstavljeno skozi filtre, polozaje in estetiko, ki
so skoraj popolnoma podrejeni moskemu pogledu? Ta fenomen zavajajocega
enacenja samoseksualizacije z osvoboditvijo in opolnomocenjem je predmet

Stevilnih kriti¢nih analiz sodobnih feministk.

Med njimi je tudi A. Levy (2005), ki opozatja, da zenske v t. i. kulturi razvrata (ang.
raunch culture) pogosto ne izrazajo svoje seksualnosti, temvec le uprizarjajo tisto, kar
je bilo skozi desetletja oblikovano za uzitek drugih (4., moskih).V knjigi Female
Chanvinist Pigs Levy (2005) opisuje, kako je komercialna seksualizacija, ki se pojavlja
v resni¢nostnih $ovih, v pornografski estetiki glasbenih videospotov, v oglasevanju
in celo v zenski samopodobi, postala nov standard, po katerem naj bi zenske sodile
same sebi. Pogosto gre za strategijo, v kateri zenske, namesto da bi kritizirale kulturo
objektivizacije, postanejo njene promotorke. Tako imenovane zenske Sovinistke.
Tukaj namre¢ lahko vzpostavijo nadzor nad igro, ki je Ze v temelju zasnovana tako,

da jih postavlja na razstavno polico.

Ampak ironija pornografije je prav v tem, da to ni le igra. Pornografija se pogosto
prikazuje kot fiktivna upodobitev, kot nekaksen performans, kjer vsi nastopajoci
vedo, da gre za igro vlog, za domisljijsko izkusnjo, ki naj bi bila varna in prostovoljna.
A da bi sploh lahko prislo do posnetka — kot opozarja MacKinnon (2000) — mora
nekdo to dejanije dejansko izvesti. Ce se snema prizor, v katerem je Zzenska pretepena,
dusena ali posiljena, to niso zgolj fantazije, ki se prikazejo Sele po koncu snemanja
na zaslonih. To je resni¢en dogodek, ki se je zgodil Zenski in njenemu telesu pred
kamero, in ki je bil posnet, urejen in nato lansiran. Ta posnetek ne predstavlja
ponaredka, ni fotomontaza, ni umetna telesna dvojnica, niti racunalniska simulacija,
temvec resni¢na zenska in resni¢no telo. To je bilo resni¢no telo, ki je tezko dihalo
med snemanjem prizora, res obcutilo bolec¢ino ob udarcu, res dozivljalo ponizanje,
medtem ko je snemalec preverjal luci in iskal dobre kadre. Nasilje, ki ga vidimo
kasneje na zmontiranem posnetku, je bilo resni¢no. Kot zapise MacKinnon, se
pornografija ne naredi kar sama. V tem smislu pornografija uporablja resni¢na telesa
za ustvarjanje fikcije, ki jo nato prodaja kot taksno, ¢eprav se je prikazano dejanje v

resnici moralo zgoditi.

Ko govorimo o nasilnih spolnih dejanjih v pornografiji ni dovolj, da izjavimo: »Saj
je igralka to naredila prostovoljno.« Najprej zato, ker je vprasanje prostovoljnosti
izredno zapleteno znotraj sistema, ki normalizira objektivizacijo Zensk in kjer je meja

med privoljenjem in prisilo pogosto meglena, kot opozarja tudi MacKinnon (2000),



122 ANALIZA: ETIKA

in zagotovo premalo raziskana. In drugi¢ — cetudi bi vsi udeleZenci in udelezenke
domnevno soglasno sodelovali, to soglasje Se ne pomeni, da vsebina nima sir$ih
skodljivih posledic za celotno druzbo, ko gre za dojemanje teles, spolnosti in
predvsem zensk. MacKinnon (2000) tukaj nadaljnje pojasnjuje, da pornografija ne
prikazuje seksizma, temvec ga aktivno izvaja. V svoji najradikalne;jsi, a tudi najbol;
ustrezno artikulirani tezi trdi, da pornografija ni govor, temve¢ praksa. Praksa, ki
zenske postavlja v vlogo objektov, jih degradira v zbirko odprtin in telesnih funkcij,
ki obstajajo izklju¢no za to, da zadovoljujejo druge. Moski znotraj tega sistema
nastopajo kot tisti, ki posedujejo, nadzorujejo in dolocajo pogoje, medtem ko so
zenske tiste, nad katerimi se ta oblast izvr$uje. Z drugimi besedami, uporabljene so
kot sredstvo, ponizane v status objekta in porabljene kot potrosno blago. Ta diskurz
ni nekaj, kar lahko razberemo iz pornografije. To je nekaj, kar pornografija govori z
vsakim svojim kadrom, ki estetizira podreditev in nasilje. Tu ni prostora za domisljijo

— le za brutalno realnost.

In v tej realnosti je mo¢ zaznati ironijo ravno pri tem, da pornografija kot osvobajajoca
izkusnja zensk pogosto temelji na njihovem telesnem trpljenju in ponizanju. To je
svet, v katerem mora biti zenska pogosto dejansko zlorabljena, da bi lahko nekdo
drug uveljavljal svojo »svobodo izrazanja«. Svet, v katerem se rekreacije posilstev
snemajo in monetizirajo. Svet, v katerem se posnetek dekleta, ki joka ali kri¢i od
nelagodja, znajde na zaslonih milijonov. Svet, kjer se vprasanje o dobrobiti teh akterk
sploh ne postavlja. Prav na to opozori tudi A. Dworkin v delu Pornography: Men
Possessing Women (1989), enako kot MacKinnon (2000), kjer zapise, da taksni prizori
niso fiktivne upodobitve ali umetniske simulacije, temvec¢ posnetki dejanskega nasilja
nad zenskami. Gre za telesno resni¢nost, ki se najprej zgodi in Sele nato zmontira.
Se enkrat, ne gre le za simbolno poniZanje temve¢ za neposreden poseg v telo neke
(zenske) osebe. Zato se odpira vprasanje — ali je to, da se Zzenska lahko odlo¢i, da bo
igrala »biti posiljenox, e je ta izbira rezultat celotne kulture, ki jo je naucila, da je to
najboljsa pot do potrditve, pozornosti ali denarja, resnicno emancipacija? Ali je
svoboda nekaj, kar deluje tudi takrat, ko je tisto, kar izberemo, ze vnaprej oblikovano
z interesi moskih, industrije in logike kapitala? Taksna svoboda izbire spominja na
tisto, ki jo ponudimo malemu otroku, ko ga vprasamo, ali bo pil vodo iz rdecega ali
modrega kozarca — vprasanje ne dopus¢a moznosti, da vode sploh ne bi pil. V
sodobni kulturi je zenska pogosto postavljena v prav taksen okvir, formalno ima
moznost izbire, dejansko pa izbira zgolj znotraj omejenih moznosti, ki so bile Ze

vnaprej oblikovane. Ta iluzija izbire je gotovo vredna ponovnega premisleka.



A. Jersit: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 123

Studija M. Donevan (2021), ki je opravila poglobliene intervjuje z Zenskami z
izku$njami v pornografski produkciji, razkriva, da je vecina vanjo vstopila v
okolisc¢inah finan¢ne stiske, dusevne ranljivosti in/ali s predhodnimi izku$njami
spolnega nasilja. V $tudiji so se pomanjkanje alternativ, zgodnja mladost (mediana
intervjuvanih ob vstopu v industrijo je bila 22 let, mnoge pa so zacele, Se preden so
dopolnile 18 let) ter potreba po potrditvi pokazali kot kljucni sprozilci, ki jih
pornografski producenti ciljano ter sistemati¢no izkoris¢ajo. Po vstopu v industtijo
se zenske pogosto soocajo z manipulacijo, psihi¢nim pritiskom ter prisilo k dejanjem,
ki segajo izven meja njihovega osebnega dostojanstva. Donevan (2021) ugotavlja, da
»v tej industriji nisi ve¢ ¢lovek«. To pa nazorno ponazarja izgubo osebne avtonomije
in raz¢lovecenje, ki spremljata trzno logiko spolnosti. Poleg neposrednega nasilja je
za zenske v pornografski industriji znacilna tudi dolgotrajna digitalna ujetost: enkrat
objavljeni posnetki in drugi materiali namre¢ trajno ostajajo na spletu. To pa
marsikateri zenski onemogoca popoln izhod iz industrije ter ustvarja obcutek trajne
stigme. V tem smislu se pornografska industrija razkriva kot sistem, ki temelji na
ekonomski izrabi ranljivosti, psiholoskem nadzoru in strukturni neenakosti —

nikakor pa ne na svobodni izbiri (Donevan, 2021).

Ravno to vprasanje se zdi osrednjega pomena pri pricujoci temi. V svetu, kjer nam
je pornografija predstavljena kot svoboda, bi se morali iskreno vprasati, komu ta
svoboda zares koristi. Ali je dekle, ki si obupno Zeli zasluziti dovolj za prezivetje, za
studij ali izhod iz disfunkcionalnega okolja, res svobodna, ko se vda pred kamero?
Ali je lahko v okolju, kjer prevladujejo ekonomski in druzbeni pritiski, sploh govora

o neodvisni odlocitvi?

Liberalni pogled na svobodo pogosto temelji na predpostavki soglasja — ¢e je nekaj
storjeno prostovoljno, potem je moralno sprejemljivo. A feministicna teorija,
posebej pri C. A. MacKinnon (1989), opozarja, da je izbira le navidezna. V knjigi
Toward a Feminist Theory of the State (1989) zapise, da patriarhat ustvarja okolis¢ine, v
katerih Zensko soglasje ne pomeni osvoboditve, ampak internalizacijo podreditve.
Ko je zenska socializirana v to, da je pozeljivost njena najucinkovitejsa valuta, potem
tudi »prostovoljna« odlocitev, da se slece pred kamero, ne more biti resnicno
svobodna. Gre za izbiro znotraj sistema, ki nagrajuje prikladnost, prikriva nasilje in
kaznuje odstopanja. C. A. MacKinnon (1989) problematizira ravno to slepo tocko
liberalizma: idejo, da so vse izbire moralno enakovredne, ¢e so prostovoline. V
priblizno istem obdobju je Dworkin (1985) zagovarjal prej omenjeno pravico do

svobode izrazanja tudi v primeru pornografije (kot temelj demokrati¢nega diskurza).



124 ANALIZA: ETIKA

Medtem ko Dworkin vidi svobodo govora kot orodje emancipacije, MacKinnon
jasno pokaze, da se lahko ista svoboda v patriarhalnem kontekstu spremeni v krinko
za zatiranje; Se posebej, kadar se izraza skozi telesa zensk, ki jim sistem Ze od vsega
zacetka ni ponudil enakega glasu. MacKinnon (1989) tako Ze razgalja, kako taksna
svoboda pogosto pomeni zgolj nadaljevanje moske (pre)moci z drugimi sredstvi. Kaj
namre¢ pomeni prostovoljnost v svetu, kjer je spolna razpolozljivost pogosto pogoj
za pozornost, denar ali obcutek vrednosti? V takem kontekstu »soglasje« ne iznici
neenakosti, ampak jih le zakrije v elegantno tancico svobode, ki je skoraj prosojna.
Zenske, ki same izberejo vlogo scksualnega objekta, pogosto delujejo znotraj
sistema, ki jim je od rojstva dopovedoval, da so najbolj cenjene takrat, ko so zazelene.
MacKinnon (1989) ne zanika moznosti svobodne spolnosti, zgolj opozarja, da mora

ta temeljiti na dejanski enakosti moci, ne le na odsotnosti neposredne prisile.

Ceprav liberalizem razume soglasje kot varovalo pred zlorabo, feministi¢ni pogled
C. A. MacKinnon razkrije, da je v doloc¢enih okolis¢inah lahko prav soglasje tudi
orodje samoupravicenega nasilja. Ne zato, ker se Zenske ne bi znale odlocati, temvec
zato, ker sistem njihovih moznosti ni nevtralen, temvec¢ oblikovan po meri tistih, ki
mo¢ ze imajo. In ce je tako, potem mora tudi pojem svobode doziveti premislek —

ne ve¢ kot dovoljenje za izbiro, temvec¢ kot mo¢ za resnicno alternativo.

Kultura razvrata, ki povelicuje spolno objektivizacijo, zenskam ne ponuja resnic¢ne
izbire, kot pravi Levy (2005). Taksna kultura Zzenske uci, da je vrednost v tem, kako
dobro znajo igrati igro. Vrednost je v tem, koliko pozelenja lahko sprozijo, kako
ucinkovito znajo postati opazovane, vseckane in placane. Domnevna emancipacija
se tako pogosto izkaze le za elegantno obliko podreditve (Levy, 2005). V to vlogo
zenske danes vstopajo prostovoljno, z nasmehom in v mnogih primerih ironi¢no z
nalepko »self-love« na celu. Zenske, ki verjamejo, da so same izbrale to pot, so v
resnici izbrale le med vnaprej pripravljenimi moznostmi sistema. Ta sistem pa jim ni
nikdar ponujal celostne cloveskosti, temve¢ zgolj moznosti, kako postati bolj

privlacne, bolj uporabne in bolj pozeljive v moskih oceh.

Atriel Levy (2005) odli¢no pokaze, kako se zenske v sodobnem svetu naucijo ne le
sprejeti, pa¢ pa aktivno soustvarjati seksisticno logiko. Sodelujejo v igri, katere
pravila so vnaprej dolocena v korist tistih, ki imajo od nje najve¢ profita. Znotraj te
igre postanejo zaveznice pogleda, ki jih objektivizira in ponizuje. Zdi se, da je v
sodobni kulturi Zenska svoboda postala le druga beseda za boljse trzenje

seksualnosti. Tudi MacKinnon (2000) podobno opozarja, da ni dovolj, da nekaj



A. Jersit: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 125

poteka samo zato, »ket je dovoljenoc. Ce je to dovoljenje zapisano v sistemu, kjer je
zenska ze od zacetka zreducirana zgolj na objekt, potem soglasje ni nikakr$na
emancipacija, temve¢ zgolj prilagoditev. V tej lu¢i postane jasno, da danasnji ideal
»svobodne in opolnomocene zenske, ki svojo seksualnost prodaja, razkazuje ali trzi,
ni nujno dokaz napredka. Pogosto je le bolj sofisticirana oblika stare in obstojece
podrejenosti. Ko zenska sama izbere, da bo objekt pozelenja ve¢ deset tisocim
sledilcem na svojih druzabnih omrezjih, to ni nujno izraz svobodne volje, temve¢
rezultat ucenja, kako biti zazelena, tj. kako sodelovati v igti tujih pravil. In ce je
zazelenost pogojena z razgaljenostjo, podreditvijo in razpolozljivostjo, potem ne
govorimo vec o izbiti, temvec¢ o necem, kar bi lahko imenovali notranja »kolonizacija
patriarhata«. Govorimo o tem, da patriarhat ne potrebuje vec zunanje prisile — ker je

ponotranjen.

In ravno zato je smiselno natanéneje pogledati v temelje liberalne misli, ki svobodo
izrazanja pogosto razume kot absolutno vrednoto. R. Dworkin (1978) denimo
zagovarja stalisce, da bi kakr$no koli prepovedovanje vsebin, tudi pornografskih,
pomenilo nevarno spodkopavanje ustavne enakosti. A prav na tej tocki se pokaze
tezava njegovega pristopa. Dworkinovo razumevanje svobode kot neprisiljene izbire
med razpolozljivimi moznostmi izhaja iz predpostavke, da posameznice a priori
izbirajo v nevtralnem prostoru. Taksna svoboda obstaja le v teoriji, a nikakor v
druzbenem tkivu prepredenim z razredi, kapitalom in zgodovinskimi hierarhijami.
Liberalizem, ki zagovarja svobodo kot moznost izbire, ne da bi premislil, kdo izbira,
znotraj katerih struktur in s kak$nimi posledicami, v resnici zgolj utrjuje neenakost,
ki jo v teoriji skusa preseci. V sistemu, kjer so ze moznosti same izbire produkt
socializacije, ekonomskih pritiskov in ponotranjenih druzbenih norm, je diskurz o
svobodi zgolj sofisticirana oblika Ze stoletja uveljavljene patriarhalne retorike
neenakosti. Dworkinovo pojmovanje svobode tako ostaja ujeto v formalisticen
konstrukt, ki v teoriji sicer nosi idejo enakosti, v praksi pa ne zmore zajeti njene

realne, druzbeno pogojene razseznosti.

Predpostavka, da smo na izhodis¢u vsi enaki, da imamo vsi enako mo¢ govora,
odlocanja in reprezentacije, je torej ze z zacetka zmotna. Dejansko ne za¢nemo vsi
ljudje iz enakega, nevtralnega prostora, temve¢ iz zgodovinsko pogojenih pozicij
modi. Zivimo v svetu, kjer je spolnost prodana, $e preden jo sploh razumemo. V
takem svetu »nevtralnost drzave, ki ne zavzame stalis¢a do praks, ki ponizujejo, ne
predstavlja svobode, ampak brezbriznost. Liberalizem, ki ne prepozna, da so tudi

izbire druzbeno pogojene, ni svoboda, ampak elegantno preoblecen cinizem —



126 ANALIZA: ETIKA

posmeh. Svoboda, ki Zensko postavlja v polozaj, kjer mora svojo razgaljenost
pretapljati v druzbeni kapital, ni izraz avtonomije, temve¢ sistemske prisile, ki jo
druzba zgolj oznaci kot samopromocijo. In ¢e liberalna drzava v tem ne vidi nicesar
spornega, ker pa¢ »ne sme vrednotiti dobrega zZivljenja« — potem s svojo tiSino ne

varuje ranljivih, temvec uttjuje mo¢ privilegiranih. Qui tacet, consentire.
4 Zakljucek

Zdi se, da je svobodna druzba razvila izjemno sofisticiran sistem upravicevanja
tistega, kar je v osnovi z eno besedo preprosto izkoris¢anje. Pornografska industrija
deluje kot mehanizem, ki sistemati¢no izkori$¢a telesa — predvsem zenska — v imenu
domnevne svobode, ki pa v resnici pogosto prikriva ekonomske in spolne
neenakosti. Torej, Ceprav jo nekateri, kot je Dworkin, zagovarjajo kot izraz svobode
izrazanja, ostaja ta argument premalo obcutljiv za dejanske, utelesene posledice

takSnega »izrazanja«.

Summa summarun: vse preve¢ deklet konca v pornografski industriji zaradi laznih
obljub, pritiska druzbe, iluzije in pomanjkanja alternativ. Redke, res redke izmed njih
postanejo »uspesne« v smislu dosega enega izmed ciljev, ki si jih zelijo doseci z
vstopom v industrijo. Vecina pa ostane izkoriS¢ena, poskodovana, oznacena in
izpljunjena. In $e huje, veliko je takih, ki Zelijo na neki tocki industrijo zapustiti, pa
ugotovijo, da iz nje ni izhoda — vsaj ne brez posledic, brez stigme, brez dusevnih
brazgotin. V moderni razlic¢ici pornografske ekonomije se je razpasel Se dodaten
fenomen modernega sveta: platforma On/yFans. Platforma, kjer posameznice same
producirajo seksualno vsebino, pogosto skupaj s svojimi partnerji (ali ve¢ teh), se
trzijo ter monetizirajo, razgaljajo in razstavljajo svoje intimno zivljenje do tocke
popolne razclovecenosti. To naj bi bil simbol nove, opolnomocene Zenske. Tezko
pa je spregledati paradoks, da je danes osvoboditev enac¢ena z moznostjo, da te lahko
kdorkoli kupi za 9,99 EUR na mesec.

Tukaj ne gre ve¢ za svobodo. Gre za mehanizem, ki se spretno prikazuje kot osebna
izbira, da smo se kot druzba nchote pozabili vprasati, kdaj smo zaceli verjeti, da je
odpoved lastnemu dostojanstvu oblika emancipacije. Morda ni ve¢ vprasanje ali si
upamo spregovoriti, temvec ali si $e lahko privos¢imo molk. Bil bi Ze ¢as, da bi kot
druzba jasno in brez olepsevanja spregovorili o problematiki spolne objektivizacije,
normaliziranega nasilja in sistemskega izkoriscanja zensk v pornografski industriji.

Brez evfemizmov, brez marketinskih premazov ter brez iluzij.



A. Jersit: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 127

Libertas perfundet omnia lnce. A da jo resni¢no prepoznamo, moramo najprej biti

sposobni razlocevanja med svetlobo in blis¢em.

Viri in literatura

Donevan, M. (2021). ‘In This Industry, You're No Longer Human’: An Exploratory Study of
Women’s Experiences in Pornography Production in Sweden'. Dignity: A Journal of Analysis of
Exploitation and Violence, 6(3). https://doi.org/10.23860/dignity.2021.06.03.01

Dworkin, A. (1981). Pornography: Men possessing women. Women's Press.

Dworkin, R. (1978). Liberalism. V S. Hamshire (ut.), Public and Private Morality (str. 113-143).
Cambridge: Cambridge University Press.

Dworkin, R. (1985). Do We Have a Right to Pornography? V A Matter of Principle (str. 335-372).
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Fredrickson, B. L. in Roberts, T. (1997). Objectification Theory: Toward Understanding Women's
Lived Experiences and Mental Health Risks, Psychology of Women Quarterly, 21(2), 173-206.
https://doi.org/10.1111/j.1471-6402.1997.tb0010

Horvath, A. H. M., Alys, L., Massey, K., Pina, A., Scally, M. in Adler, R. J. (2013). 'Basically... porn is
everywhere': A Rapid Evidence Assessment on the Effect that Access and Exposure to Pornography has on
Children and Young Pegple. Middlesex University London.

Karsay, K., Knoll, J. in Matthes, J. (2017). Sexualizing Media Use and Self-Objectification: A Meta-
Analysis. Psychology of Women Quarterly, 42(1), str. 9-28.
https://doi.org/10.1177/0361684317743019

Levy, A. (2005). Female Chauvinist Pigs: Women and the rise of raunch culture. Free Press.

MacKinnon, C. A. (1989). Toward a feminist theory of the state. Harvard University Press.

MacKinnon, C. A. (2000). Only Words. Harvard University Press.

Paasonen, S. (2013). Grains of resonance: Affect, pornography and visual sensation. Somatechnics, 3(2),
351-368. https://doi.org/10.3366/soma.2013.0102

Pecini, C., Guizzo, F., Bonache, H., Borges-Castells, N., Morera, M. D. in Vaes, J. (2023). Sexual
objectification: advancements and avenues for future research. Current Opinion in Bebavioral
Sciences, 50. https:/ /doi.org/10.1016/j.cobeha.2023.101261

Rooney, E. (2016). The effects of sexual objectification on women's mental health. Applied Psychology
Opus, 7,33-37. https:/ /wp.nyu.edu/steinhardt-appsych_opus/ the-effects-of-sexual-
objectification-on-womens-mental-health/



128 ANALIZA: ETIKA







Univerzitetna zalozba
Univerze v Mariboru

Borut Trpin, Martin Justin 3
COHERENCE AND REFLECTIVE LUCK: REVISITING MISCEVIC
THROUGH COMPUTATIONAL MODELING

Maja Nemec
RAZUMEM ZGODBO - RAZUMEM SVET? RAZUMEVANJE KOT
EPISTEMSKA VREDNOST FIKCIJE

Aljosa Toplak
ANALIZA CASA PRIWITTGENSTEINU IN MERLEAU-PONTYJU

Nina Bacani
SPINOZOVA FILOZOFIJA AFEKTOV

Maja Vacun .

KDO IN KAKO NAJ VZGAJA DOBRE DRZAVLJANE?

Alja Jersic

KLEVETA SVOBODE, DISKRIMINACIJA DOSTOJANSTVA




	Blank Page
	Blank Page



