




 
 
 
 

 
časopis za kritično misel 

 



 

 
časopis za kritično misel 

 
Glavni in odgovorni 

urednik 
Tadej Todorović  
(Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Slovenija) 

  
Lektoriranje MODUS TOLLENS, Tadej Todorović s.p. 

  
Tehnični urednik Jan Perša  

(Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba, Slovenija) 
  

Oblikovanje ovitka Jan Perša  
(Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba, Slovenija) 

  
Grafika na ovitku Dubajska čokolada, foto: Jan Perša, 2025 

  
Grafične priloge Viri so lastni, razen če ni navedeno drugače. 

  
Vrsta revija E-revija (on-line) 

  
Dostopno na https://journals.um.si/index.php/analiza 

 
 
 
 
 
 
 

UREDNIŠKI ODBOR 
Smiljana Gartner (Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Slovenija), Maja Malec 
(Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Slovenija), Vojko Strahovnik (Univerza v 
Ljubljani, Filozofska fakulteta, Slovenija), Toma Strle (Univerza v Ljubljani, Pedagoška 
fakulteta, Slovenija), Borut Trpin (Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Slovenija), 
Sebastjan Vörös (Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Slovenija). 
 

IZDAJATELJSKI SVET 
Bojan Borstner (Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Slovenija), David Owens (King's 
College London, Faculty of Arts & Humanities, UK), Matjaž Potrč (Univerza v Ljubljani, 
Filozofska fakulteta, Slovenija), Marko Uršič (Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, 
Slovenija), Matthias Varga von Kibéd (SySt® Institut, Nemčija), Elizabeth Valentine 
(University of London, Royal Holloway, UK), Bojan Žalec (Univerza v Ljubljani, Teološka 
fakulteta, Slovenija). 



SEDEŽ UREDNIŠTVA 
Analiza 

Društvo za analitično filozofijo in filozofijo znanosti 
Aškerčeva cesta 2 

1000 Ljubljana 
e-pošta: info-daf@guest.arnes.si, https://daf.splet.arnes.si/analiza/ 

 
ZALOŽNIK 

Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba 
Slomškov trg 15, 2000 Maribor, Slovenia 

e-pošta: zalozba@um.si, https://press.um.si/, https://journals.um.si/ 
 

 ISSN 1408-2969 (tiskana izdaja) 
ISSN 2712-4916 (On-line) 

 

 
Revija je indexirana v: EBSCO, The Philosopher’s Index, Ulrich’s, Philosophy 
Documentation Center (International Directory of Philosophy). 
 
Analiza: časopis za kritično misel na leto izide v dveh zvezkih. Cena zvezka v prosti 
prodaji je 6,00 EUR, za naročnike 4,00 EUR oz. letna naročnina 8,00 EUR (z vključenim 
DDV). Naročila sprejemamo na naslov uredništva. 
 
Rokopise nam lahko pošljete na elektronski naslov info-daf@guest.arnes.si, kjer jih 
sprejema glavni in odgovorni urednik revije. 
 

 

© Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba 
/ University of Maribor, University Press  

 
Besedilo / Text © avtorji, 2025 
 
Ta revija je objavljena pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. / This 
journal is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.  
 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja 
izvirnega dela.  
 
Vsa gradiva tretjih oseb v tej knjigi so objavljena pod licenco Creative Commons, razen če to ni 
navedeno drugače. Če želite ponovno uporabiti gradivo tretjih oseb, ki ni zajeto v licenci Creative 
Commons, boste morali pridobiti dovoljenje neposredno od imetnika avtorskih pravic. 
 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Izid te revije je sofinancirala 
Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije 

 
 



 

 
časopis za kritično misel 

 
Letnik XXIX Številka 1 December 2025 

 
 

Epistemologija 1 
  
Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 
Koherenca in reflektivna sreča: ponovni premislek o Miščevićevem pristopu s pomočjo 
računskega modeliranja 
Borut Trpin, Martin Justin 

3 

  
Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska 
vrednost fikcije 
I Understand the Story – I Understand the World? Understanding as the Epistemic Value 
of Fiction 
Maja Nemec 

23 

  
Metafizika 47 
  
Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 
Analysis of time in Wittgenstein and Merleau-Ponty 
Aljoša Toplak 

49 

  
Spinozova filozofija afektov 
Spinoza’s Philosophy of Affects 
Nina Bačani 

73 

Estetika 1 
Etika 91 
  
Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane?  
Who Should Raise Good Citizens and How? 
Maja Vačun 

93 

  
Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 
Defamation of Freedom, Discrimination of Dignity 
Alja Jeršič 

113 

  
 







 

 
 
 
 
 
 
 



ANALIZA 
Let. 29, št. 1, str. 3–22, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.3-22.2025 
CC-BY, text © Trpin, Justin, 2025 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 
format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 COHERENCE AND REFLECTIVE LUCK: 
REVISITING MIŠČEVIĆ THROUGH 
COMPUTATIONAL MODELING 

  

Accepted  
28. 8. 2025 
 
Revised 
10. 11. 2025 
 
Published 
17. 12. 2025 

BORUT TRPIN,1, 2 MARTIN JUSTIN2 
1 University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenia 
borut.trpin@ff.uni-lj.si 
2 University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 
borut.trpin@ff.uni-lj.si, martin.justin1@um.si 
 
CORRESPONDING AUTHOR 
borut.trpin@ff.uni-lj.si 
 

Keywords 
coherence,  
reflective luck,  
epistemic luck,  
virtue epistemology, 
higher-order evidence, 
agent-based modeling 

Abstract This paper examines Miščević’s (2007) hint that 
coherence considerations can help reduce reflective luck, a 
form of epistemic luck that stems from an agent’s own 
cognitive fragility. To do so, we refer to the results from our 
recently developed computational model, in which we 
simulated agents who update beliefs probabilistically but may 
filter evidence based on its impact on coherence. The results 
show that coherence filtering improves stability in noisy 
environments by protecting agents from random 
misinformation, although the exact outcome depends on 
armchair luck (in our case, this refers to the agent’s prior 
beliefs). However, in biased environments, the same strategy 
leads agents to dismiss corrective evidence, reinforcing false 
beliefs. We argue that coherence is not a universal epistemic 
virtue, but an adaptive strategy whose success depends on the 
environment. Our findings extend Miščević’s proposal and 
highlight the importance of flexibility in belief formation. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 1, pp. 3–22, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.3-22.2025 
CC-BY, besedilo © Trpin, Justin, 2025 

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 

dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja 
izvirnega dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

KOHERENCA IN REFLEKTIVNA SREČA: 
PONOVNI PREMISLEK O MIŠČEVIĆEVEM 
PRISTOPU S POMOČJO RAČUNSKEGA 
MODELIRANJA 

 

 
Sprejeto 

25. 8. 2025 
 

Pregledano 
10. 11. 2025 

 
Izdano 

17. 12. 2025 

BORUT TRPIN,1, 2 MARTIN JUSTIN2 
1 Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana, Slovenija 
borut.trpin@ff.uni-lj.si 
2 Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
borut.trpin@ff.uni-lj.si, martin.justin1@um.si 
 
DOPISNI AVTOR 
borut.trpin@ff.uni-lj.si 
 

Izvleček V članku analizirava Miščevićevo (2007) zamisel, da 
lahko upoštevanje koherence prispeva k zmanjšanju reflektivne 
sreče, tj. oblike epistemske sreče, ki izvira iz agentove lastne 
kognitivne krhkosti. Pri tem se opirava na rezultate najinega 
nedavno razvitega računalniškega modela, v katerem simulirava 
agente, ki svoja prepričanja posodabljajo verjetnostno, hkrati pa 
lahko filtrirajo dokazila glede na njihov vpliv na koherenco. 
Rezultati kažejo, da koherenčno filtriranje v hrupnih okoljih 
izboljša stabilnost, saj agente ščiti pred naključnimi 
dezinformacijami, čeprav je končni izid odvisen od teoretske 
sreče oz. z Miščevićevim izrazom, »sreče iz naslanjača« (v 
najinem primeru to označuje agentova začetna prepričanja). V 
pristranskih okoljih pa ista strategija vodi do zavračanja boljših 
dokazil in s tem k utrjevanju napačnih prepričanj. Zagovarjava, 
da koherenca ni univerzalna epistemska vrlina, temveč 
prilagodljiva strategija, katere uspešnost je odvisna od okolja. 
Najine ugotovitve tako razširjajo Miščevićev predlog in 
poudarjajo pomen fleksibilnosti pri oblikovanju prepričanj. 

Ključne besede 
koherenca,  

reflektivna sreča, 
epistemska sreča, 

epistemologija vrlin, 
dokazila višjega reda, 
agentsko modeliranje 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 5. 

 

 

1 Introduction 
 
The phenomenon of epistemic luck has long troubled epistemologists who seek to 
account for the nature of knowledge. At the heart of the worry is the idea that agents 
often find themselves believing the truth, yet only by chance. Prominent modal 
accounts, most notably developed by Pritchard (2005) and Sosa (2003), diagnose 
epistemic luck as arising when a belief could easily have been false in nearby possible 
worlds. On this view, a belief is safe if, in close alternatives to the actual world, the 
agent continues to believe truly; if not, the agent is epistemically lucky. While this 
modal framework captures many paradigmatic cases of luck—where agents barely 
evade falsehood due to worldly happenstance—it leaves unexplored the possibility 
that epistemic luck may stem not from the external world but from the internal 
workings of the agent. 
 
Nenad Miščević (2007) has drawn attention to precisely this neglected dimension. 
He argues that knowledge is threatened not only when truth is modally fragile, but 
also when agents themselves exhibit a kind of cognitive fragility. Miščević’s key insight 
is that even if the world cooperates—presenting no adversarial scenarios or hostile 
contingencies—an agent may nonetheless have been lucky in arriving at the truth 
because slight variations in her belief-forming dispositions might easily have led her 
astray. He terms this phenomenon reflective luck, marking a shift from world-centered 
to agent-centered epistemology. What matters is not merely how the world might 
have varied, but how small perturbations in the agent’s own reasoning, heuristics, or 
cognitive architecture could have resulted in error. 
 
Miščević proposes that one of the agent’s best resources against reflective luck is 
coherence. Coherence, in his view, is not simply a static relation of mutual support 
among beliefs, as traditional coherentist theories have emphasized (BonJour, 1985), 
but a dynamic stabilizer. It acts not only as a condition of justification but as a virtue-
like mechanism that can reduce the agent's sensitivity to perturbations. A belief 
system whose parts are well-integrated is less susceptible to haphazard shifts 
prompted by misleading evidence or internal inconsistency. As Miščević succinctly 
puts it, “[t]he reflective luck can be minimized by using a coherentist strategy at the 
reflective level” (Miščević, 2007, p. 67). However, Miščević’s proposal remained 
largely programmatic. He did not specify how coherence stabilizes belief change or 
under which conditions this stabilization genuinely reduces reflective luck. 



6 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

This paper presents the task of formalizing and testing this proposal. Our aim is 
twofold. First, we reinterpret Miščević’s suggestion within the framework of 
contemporary epistemology, connecting it to the virtue-theoretic turn (Sosa, 2003; 
Greco, 2003), the literature on higher-order evidence (Christensen, 2010; Feldman, 
2005), and recent developments in formal modeling of belief dynamics. Second, we 
provide an empirical component by testing the proposal through computational 
simulations. We adapt an agent-based model developed in previous work (Justin & 
Trpin, 2025; Trpin & Justin, 2025), equipping agents with the ability to reject 
evidence when its incorporation would significantly reduce the coherence of their 
belief system. Coherence, in this setting, operates not merely as a synchronic 
property but as a higher-order defeater—a signal that an incoming piece of information 
may be suspect. 
 
We also take this opportunity to relate Miščević’s insight to a longstanding puzzle in 
Bayesian epistemology: how to set and revise priors. It is widely acknowledged that 
Bayesian agents are highly sensitive to their initial priors and that no general 
procedure is available for their rational determination. In this context, coherence 
emerges as a candidate for guiding belief revision at the reflective level, serving as a 
form of higher-order evidence about when to trust or discount incoming 
information when transitioning from prior beliefs. 
 
In exploring these issues, we distinguish between two types of adversarial epistemic 
environments. First, in noisy environments, agents encounter evidence marred by 
random errors–evidence that may mislead, but whose errors are distributed without 
systematic bias. Second, in systematically biased environments, agents face misinformation 
that is subtly distorted in ways that remain undetectable from the agent’s perspective. 
These environments model phenomena familiar from the philosophy of science and 
social epistemology (Longino, 1990; Goldman, 1999), such as confirmation bias, 
structural misinformation, or publication bias. 
 
Our simulations yield results that are philosophically illuminating. In noisy 
environments, agents who employ coherence filtering display greater stability and 
reduced vulnerability to reflective luck. By resisting misleading evidence that would 
cause significant disruptions to their belief system’s coherence, these agents avoid 
random epistemic perturbations. However, in systematically biased environments, 
coherence filtering has the opposite effect. Rather than protecting agents, it 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 7. 

 

 

entrenches them in systematically distorted belief systems by causing them to dismiss 
precisely the evidence that could correct their biases. Coherence functions as a 
stabilizer—but not always in a way that is epistemically desirable. 
 
This pattern reveals two deeper lessons. First, coherence may indeed function as a 
cognitive virtue, but only under conditions that match its epistemic affordances. Its 
contribution to knowledge is context-sensitive. Second, Miščević’s notion of stability 
could be refined. Stability is not valuable in and of itself. Only adaptive stability–
resilience coupled with openness to corrective information–can properly mitigate 
reflective luck. 
 
The paper proceeds as follows. In Section 2, we revisit Miščević’s analysis of 
reflective luck and place it in the context of contemporary epistemology. Section 3 
presents our formal model of coherence-sensitive agents. Section 4 presents the 
results of our simulations and discusses their epistemological significance. Section 5 
reflects on the broader implications for agent-centred epistemology. Section 6 
concludes with a proposal for understanding coherence as an adaptive strategy in 
belief formation. 
 
2 From Reflective Luck to Coherence as a Virtue 
 
Miščević’s contribution to the debate on epistemic luck consists in shifting attention 
from the world’s fragility to the agent’s cognitive fragility. Traditional modal 
accounts of luck, such as those developed by Pritchard (2005) and Sosa (2003), focus 
on the counterfactual sensitivity of belief to worldly conditions. According to such 
views, a belief is lucky if it could easily have been false, had the world been just 
slightly different. Epistemic luck, in this framework, is primarily about the world’s 
cooperation. What Miščević brings to the table is the insight that the agent’s own 
cognitive makeup is equally a source of epistemic luck. A belief might be true, and 
even modally safe relative to the world, yet still be the upshot of a precarious 
reasoning process within the agent herself. Miščević calls this reflective luck: the 
epistemic risk that an agent could easily have formed a false belief, not because of 
the world’s variability, but because of her own cognitive instability. 
  



8 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

This idea presses on an overlooked but fundamental feature of knowledge: the 
agent's resilience. Even if the world stays fixed, small perturbations in how the agent 
processes information, evaluates evidence, or revises beliefs may tip her into error. 
Reflective luck thus challenges not only modal conditions for knowledge but also 
calls into question the adequacy of standard Bayesian and evidentialist frameworks, 
which typically focus on what evidence is available to the agent rather than how that 
evidence is processed. The worry is not just whether the agent's belief could have 
been false given slight changes in the world, but whether, given slight changes in her 
own epistemic routines, it would have been false. 
 
Miščević proposes that coherence plays a stabilizing role in combating reflective 
luck. The idea is not merely that coherence justifies beliefs by virtue of mutual 
support, as in classical coherentism (BonJour, 1985), but that it regulates belief 
change over time. This is because a coherent belief system is less prone to abrupt, 
haphazard revisions when new information is encountered. This dynamic role of 
coherence could be understood as changing it from a condition on the synchronic 
rationality of beliefs into a virtue that governs the process of belief revision itself. The 
agent who aims to preserve coherence does not blindly follow the stream of 
incoming information but resists revisions that would destabilize her cognitive 
architecture. 
 
This approach brings Miščević's account into contact with virtue epistemology. 
However, it does so in an unusual way. Standard virtue reliabilism emphasizes the 
role of faculties like perception, memory, and inference as local, process-based 
virtues whose reliability secures knowledge (Greco, 2003; Sosa, 2003). Miščević 
points to a different kind of virtue, which we will call a structural virtue, and which 
concerns the organization and management of the agent’s entire belief system. 
Coherence, on this view, is not simply another cognitive process among others, but 
a higher-order capacity that shapes how agents integrate new information into their 
cognitive economy. This is the kind of virtue that governs the reflective level of belief 
management. 
 
In fact, Miščević’s proposal can be understood as an anticipation of the 
contemporary turn toward higher-order evidence. Higher-order evidence concerns 
information about the reliability of one's own cognitive processes or evidential 
situation (Christensen, 2010; Kelly, 2010). Coherence plays a comparable role in 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 9. 

 

 

Miščević’s picture. The agent who notices that accepting a piece of evidence would 
seriously reduce the coherence of her belief system may treat this fact itself as a 
defeater for that piece of evidence. Coherence then serves as a kind of heuristic for 
assessing whether new information is trustworthy or misleading. Under this 
interpretation, coherence is not merely a matter of internal harmony but functions 
as an indicator of the epistemic status of incoming data. 
 
At first glance, this appears to be a powerful response to reflective luck. An agent 
who uses coherence-sensitive updating will be less vulnerable to random disruptions, 
since spurious bits of evidence often undermine coherence. Coherence acts as a 
protective mechanism, filtering out information that would otherwise destabilize the 
agent's belief network. However, Miščević’s proposal raises a series of deep 
philosophical challenges. First, is coherence always an epistemic virtue? Can it 
function as a reliable guide to truth across different kinds of environments? And 
second, can coherence serve as a stable stabilizer, or does it risk becoming 
epistemically rigid, entrenching agents in false beliefs when their prior coherence is 
itself based on distortions or biases? 
 
These challenges have become especially pressing in light of recent discussions on 
echo chambers, epistemic bubbles, and systematic misinformation (Nguyen, 2020; 
Levy, 2021). The worry is that coherence-sensitive agents might, under certain 
conditions, dismiss precisely the kind of disruptive evidence that could correct 
entrenched errors. In such cases, the stabilizing power of coherence may exacerbate 
reflective luck rather than alleviate it. The agent becomes stable—but stably 
mistaken. 
 
Furthermore, as Miščević’s focus is different, he does not address the question that 
plays an important role in formal epistemology: should we ever ignore evidence? In 
formal epistemology, the standard answer seems to be negative: agents should 
update on all available evidence (Carnap, 1947; Good, 1967). But a natural question 
to ask in light of Miščević’s discussion is whether we should sometimes reject 
evidence that would cause a significant loss of coherence. Is coherence functioning 
as a source of higher-order evidence about the unreliability of first-order evidence, 
or is it serving as a heuristic that may violate evidential norms? What distinguishes 
the virtuous use of coherence from mere epistemic conservatism or dogmatism? 



10 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

Finally, Miščević's brief suggestion leaves open the question of whether coherence 
can be formalized in a way that makes its epistemic role more than just a verbal 
recommendation. What does it mean, precisely, to say that an agent's belief system 
is more or less coherent? How can we measure coherence quantitatively? How does 
coherence interact with belief updating in agents who encounter not only noisy but 
also systematically biased information? 
 
3 Modeling Coherence: Computational Framework and Agent Design 
 
Miščević’s proposal is philosophically suggestive but leaves the precise mechanics of 
how coherence stabilizes agents largely unexplored. What exactly does it mean for 
an agent to use coherence as a safeguard against reflective luck? Can this idea be 
given formal shape? More importantly, can it be shown that such a strategy genuinely 
helps agents reduce their vulnerability to epistemic luck, or does it risk merely 
reinforcing whatever coherence they happen to start with, whether accurate or not? 
To address these questions, we turn to computational modeling as our recently 
proposed model seems applicable to this task (Justin & Trpin, 2025; Trpin & Justin, 
2025). 
 
The idea behind our approach is simple in spirit but philosophically potent: simulate 
agents who update their beliefs about the world but who may impose coherence-
sensitive constraints on their learning. We implement this in a probabilistic setting, 
using Bayesian networks to model both the environment and the agents’ beliefs. 
Bayesian networks are well-suited for this task, as they encode probabilistic 
dependencies between propositions and provide a natural representation of complex 
evidential relationships. Agents maintain subjective probability distributions over 
these networks and incrementally update their beliefs as they encounter new 
information. 
 
The core mechanism is belief updating. At each step, agents receive evidence about 
probabilistic relationships between propositions. These inputs are not always 
reliable. We explicitly distinguish between two broad types of environments. In noisy 
environments, agents face random errors: occasional misinformation, measurement 
noise, or accidental inaccuracies. Such environments capture scenarios where 
evidence is imperfect but does not systematically mislead. In contrast, biased 
environments are adversarial. The evidence agents receive is systematically skewed in 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 11. 

 

 

ways undetectable to them, reflecting phenomena such as selection bias, echo 
chambers, or coordinated misinformation. 
 
In our model, agents face a choice. They can either engage in pure probabilistic updating 
(via so-called maximum-likelihood-estimation), which involves processing all 
incoming evidence without further scrutiny, or they can act as coherence-sensitive agents, 
who condition belief updates not only on the content of the evidence but also on its 
impact on the overall coherence of their belief system. Coherence-sensitive agents 
employ what we term a coherence filter: a defeater mechanism that rejects evidence if 
its incorporation would produce a significant drop in the coherence of the agent’s 
belief network. 
 
To formalize this, we treat coherence as a structural property of the agent’s belief 
system, operationalized as the degree to which the probability assignments of the 
agent's view of the Bayesian network fit together in a consistent and integrated way. 
When new evidence arrives, the agent assesses whether accepting it would 
compromise coherence. If it does, the evidence is rejected. Otherwise, it is 
incorporated via probabilistic updating as mentioned above. This approach, in a 
sense, provides an idea that could be interpreted as broadly in Miščević’s spirit, that 
is, that agents should resist revisions that would destabilize the structure of their 
beliefs. 
 
This mechanism allows us to give concrete meaning to Miščević’s concept of reflective 
luck. In his view, an agent is reflectively unlucky when minor perturbations, such as 
receiving slightly different evidence or reasoning slightly differently, would have led 
her to form significantly less accurate beliefs. In our model, this fragility is expressed 
by the agent’s susceptibility to errors arising from informational noise or bias. We 
systematically vary the evidence streams in our approach, introducing small 
perturbations, and observe how agents respond depending on whether they employ 
coherence-sensitive updating or not. 
 
Importantly, this framework also puts pressure on Bayesian orthodoxy. Standard 
Bayesian epistemology holds that agents should update their beliefs based on all 
available evidence. But Miščević’s proposal, interpreted in the outlined way, suggests 
that agents should sometimes refrain from updating, precisely when doing so would 
destabilize the broader coherence of their beliefs. Our model treats coherence as a 



12 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

form of higher-order evidence: a cue indicating whether incoming information is 
worth accepting. This raises important philosophical questions: when is it rational 
to reject data? When, if ever, is it rationally permissible to override the principle of 
total evidence in the name of preserving coherence? 
 
The virtue-theoretic aspect of Miščević’s proposal is also naturally captured in the 
model. Coherence is treated as a cognitive virtue, not as an abstract value, but as a 
mechanism that shapes how belief revision occurs over time. What makes it virtuous, 
however, is not unconditional conservatism but its capacity to minimize reflective 
luck by stabilizing belief-formation processes without insulating agents from genuine 
corrective information. 
 
With this setup, we can systematically explore the dynamics of reflective luck in 
simulated agents. We track three key dimensions of epistemic performance, which 
may be interpreted in terms that are broadly related to Miščević’s (2007) account: 
accuracy, the proximity of the agent’s beliefs to the actual probabilistic structure of 
the environment; stability, the robustness of those beliefs to random or systematic 
perturbations; and armchair luck, reflected by how close to truth an agent’s starting 
point is. By comparing pure Bayesian agents and coherence-constrained agents 
across both noisy and biased environments, we can begin to address the central 
question: Does coherence genuinely reduce reflective luck, and if so, under what 
conditions? 
 
In the next section, we present the results of these computer simulations (originally 
reported in Trpin & Justin, 2025). As we will show, the dynamics are far from 
uniform. While coherence filtering improves stability and accuracy under conditions 
of noise, it becomes epistemically hazardous under conditions of systematic bias, 
thereby refining Miščević’s proposal in important ways, and perhaps crucially, it 
particularly helps when an agent has armchair luck in the sense of already starting 
from a good position. 
 
4 Coherence, Stability, and the Limits of Agent-Centered Virtue 
 
Our simulations broadly vindicate Miščević’s suggestion that coherence can stabilize 
belief-formation, but they also expose a critical limitation. Whether coherence 
functions as a cognitive virtue turns out to depend sharply on the character of the 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 13. 

 

 

informational environment. What emerges is neither an unqualified defense of 
coherence as an epistemic stabilizer, nor a wholesale rejection of its utility. Rather, 
coherence acts as an environment-sensitive heuristic–valuable under some conditions, 
harmful under others. 
 
Let us begin with the positive case. In environments dominated by random noise, 
coherence-sensitive agents consistently outperform purely first-order-evidence-only 
agents. When evidence is occasionally but unpredictably distorted, as with common 
sources of noise such as measurement error or incidental misinformation, agents 
who filter updates based on coherence tend to avoid being destabilized by such 
perturbations. They achieve higher stability and often higher accuracy across 
repeated trials. In these contexts, Miščević’s proposal comes into its own: coherence 
acts as a virtue by resisting fragility in belief-updating. 
 
Philosophically, this result is satisfying. Coherence, treated as higher-order evidence, 
tracks what agents often do in ordinary epistemic life. We are rightly suspicious when 
a piece of information conflicts too radically with the rest of what we think we 
know–not necessarily because we dismiss the information outright, but because the 
incoherence itself serves as a defeater. Miščević's intuition that coherence can act as 
a reflective safeguard against luck is vindicated here. Note that even in cases where 
coherence-filtering of evidence slows the agent’s updating towards the truth (relative 
to considering all evidence), the agent still improves their previous position. We 
show this in Figure 1. 
 
Yet there is a temptation to think that the story ends here: that coherence is simply 
a stabilizer, full stop. Our simulations decisively reject this tempting picture. In 
systematically biased environments, where evidence is not randomly noisy but 
selectively distorted, coherence filtering systematically misfires. Agents become 
reflectively stable, but for the wrong reasons: they stabilize in error. Worse, because 
they condition updates on preserving prior coherence, they tend to dismiss precisely 
the kinds of evidence that could have corrected their false beliefs. The result is a 
pernicious form of epistemic conservatism: agents immunize themselves against 
correction while maintaining a high degree of internal stability. We show this in 
Figure 2. 
 
 



14 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

 

 
 

Figure 1: Distance from truth (as measured by the Kulback-Leibler divergence of the agent’s 
probability distribution from the true distribution) over time. Top: high noise (30%) and 
moderately accurate priors (20%). Bottom: low noise (5%), inaccurate priors (30%). The 
Coherence agent is in blue, and the First-Order-Evidence-Only agent is in orange. The 

shaded region around the lines represents the 95% confidence interval (the plots are from 
Trpin & Justin, 2025, Fig. 5). 

 

 

 
 

Figure 2: Evolution of one agent’s beliefs over time for high chance of receiving misleading 
evidence (30%), inaccurate priors (35%), and the Hartmann-Trpin coherence measure. Top: 

Coherence agent. Bottom: First-order-evidence-only agent. Note that, due to random 
sampling of prior conditional probabilities, agents may start from different levels of prior 

accuracy (the plots are from Trpin & Justin, 2025, Fig. 7). 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 15. 

 

 

This result invites a natural philosophical question: Is coherence not supposed to 
help detect bad evidence? Why does it fail here? The answer, which echoes familiar 
worries about epistemic bubbles and echo chambers, is that coherence is blind to the source 
of coherence. If agents start with already skewed priors, distorted by early bias or 
incomplete information, then biased information may easily reinforce coherence rather 
than disrupting it. Coherence filtering, in such cases, mistakes alignment with prior 
beliefs for epistemic trustworthiness. The agent becomes stable, but not in the way 
virtue epistemologists would hope—she is stable in ignorance. 
 
This is connected to debates in virtue epistemology. Virtues, if they are to be 
genuine, must reliably promote epistemic goods across the kinds of environments 
agents actually inhabit. Virtues are not mere dispositional tendencies, but apt 
tendencies–reliable, but context-sensitive. Our results fit this framework. Coherence 
is not an unconditional virtue, but a defeasible one. In noisy environments, it is helpful; 
in systematically biased environments, it can become epistemically dangerous. 
 
Another objection might be voiced from the Bayesian camp: Is this not just an 
artifact of violating the Principle of Total Evidence? Shouldn’t agents, as Bayesians 
maintain, always update their beliefs based on all available information, without pre-
filtering? Miščević anticipated this by framing luck as both a first-order and second-
order concern. In our model, coherence similarly does not simply overrule evidence; 
instead, it acts as a second-order indicator that the incoming evidence may itself be 
suspect. This maneuver works, but only partially. Our simulations show that 
coherence is a good indicator under noise, but not under systematic bias, precisely 
because bias masquerades as coherence when agents already have distorted priors. 
The upshot is sobering but philosophically fruitful. Coherence does, in Miščević’s 
sense, mitigate reflective luck, but only under specific environmental conditions. 
 
The broader lesson is that stability alone does not suffice for epistemic virtue. 
Stability must be adaptive. Agents must distinguish between environments where 
resisting perturbation is rationally virtuous and those where openness to incoherence 
is, paradoxically, the route to epistemic improvement. Miščević’s core insight–that 
we should look to the agent’s dispositions, not just to the modal profile of beliefs–
therefore remains powerful. However, our findings suggest that agents require not 
just stability, but context-sensitive stability–a kind of epistemic flexibility that can 
distinguish noise from bias. 



16 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

In the next section, we connect these results to broader themes in epistemology, 
including the ongoing debates about higher-order evidence, agent-centered virtues, 
and the role of coherence in belief dynamics. 
 
5 Coherence, Reflective Luck, and Miščević's Agent-Centered Legacy 
 
Miščević’s important contribution is to have shifted the discussion of epistemic luck 
from the external to the internal, from the variability of the world to the fragility of 
the agent. His diagnosis of reflective luck is, in retrospect, disarmingly simple: even in 
a world where the facts cooperate, an agent may form true beliefs for the wrong 
reasons, because small, cognitively local perturbations could easily have led them 
astray. Our simulations both substantiate and refine this insight. 
 
The core virtue of Miščević’s approach lies in its agent-centered focus. Traditional 
safety-based accounts of luck concern themselves with nearby possible worlds: 
Could the agent easily have been wrong if the world had been slightly different? 
Miščević asks instead: Could the agent easily have been wrong if she had been slightly 
different? The locus of epistemic luck is thus relocated from the external world to 
the agent’s own cognitive dispositions. 
 
This shift is clearly expressed in our model. Agents in noisy environments are 
constantly bombarded by misleading signals. Those who are epistemically “flexible” 
in the wrong way, i.e., who accept every piece of evidence without question, are 
highly vulnerable. Coherence filtering, in this context, acts as a stabilizer against such 
fragility, reducing the agent’s exposure to reflective luck. Beliefs formed under this 
regime are not only more stable but also less accidentally true. In this sense, 
coherence is performing exactly the role Miščević seems to have anticipated: it helps 
agents avoid being epistemically lucky in the bad way. 
 
Yet, as seems to be the unfortunate truth, no good deed goes unpunished. When 
agents operate in environments marked by systematic bias, the same coherence-
driven strategy turns against them. Once prior beliefs are subtly skewed, whether 
through selective exposure, initial misinformation, or sheer bad epistemic luck, 
coherence filtering tends to reinforce the distortion. The agent becomes stable, 
yes—but stably wrong. Worse still, the mechanism that was supposed to help the 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 17. 

 

 

agent detect unreliable evidence now immunizes them from the very corrective 
information they need. 
 
Here, one might imagine Miščević’s protest: “But I never claimed coherence would 
eliminate reflective luck unconditionally.” True enough. His original proposal was 
careful to note that coherence does not guarantee immunity from reflective luck. Yet 
our formal results bring this conditionality into sharp focus. Coherence can only play 
its intended role when the environment cooperates by making incoherence a signal 
of bad evidence. In biased environments, coherence can be systematically 
misleading. This result dovetails with themes from virtue epistemology more 
generally. Cognitive virtues must be understood as environment-relative. No capacity is 
virtuous in isolation.  
 
Our results also highlight a noteworthy and less commonly emphasized feature of 
virtue epistemology: epistemic virtues may not be universally beneficial (one may, of 
course, object that then these are no longer virtues, but if something is a virtue only 
if it holds regardless of the environment, then the undertaking of virtue epistemology 
seems rather doomed as there will hardly be any virtues). While virtues such as open-
mindedness or coherence-seeking are often regarded as unconditionally conducive 
to good epistemic outcomes, our model suggests that, when these dispositions are 
improperly calibrated–e.g., when agents weigh coherence excessively relative to 
evidential input–they can systematically backfire, leading to polarization, dogmatism, 
or resistance to evidence. This supports the view that epistemic virtues must be 
appropriately tuned to their epistemic environment to promote accuracy, which also 
aligns our view with what one may term ecological epistemology (cf. Thorstad, 2024). 
Seen in this light, Miščević’s proposal may be reframed. The virtue at stake is not 
simply stability through coherence, but adaptive stability: the capacity to maintain 
coherence when doing so is appropriate, and to revise or sacrifice coherence when 
the situation demands it. The epistemic vice is not instability per se, but being stably 
committed to error, locked into a coherent but mistaken worldview. 
 
This diagnosis resonates with contemporary concerns in social epistemology about 
the dynamics of epistemic bubbles, echo chambers, and information polarization 
(Nguyen, 2020; Levy, 2021). In many real-world environments, systematic bias is not 
merely an artifact of individual reasoning but a product of social structures and 
interactions. Agents often become reflectively stable in virtue of the groups they 



18 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

belong to, filtering information not only for internal coherence but also for 
alignment with socially shared belief systems. In such cases, the very mechanisms 
that preserve coherence may simultaneously reinforce group-based distortions, 
making the agent's stability socially entrenched rather than epistemically virtuous. 
 
Still, Miščević’s insight stands. The problem is not that coherence cannot help. It 
can, and does, in environments where random noise threatens belief stability. The 
problem is that coherence is not enough. What agents need is adaptive coherence, capable 
of adjusting when the coherence itself is the problem. Put differently, what agents 
need is not simply a drive to maintain coherence, but a meta-virtue: the ability to 
monitor when their coherence-based conservatism is epistemically appropriate, and 
when it has turned into a liability. 
 
Our results thus refine rather than reject Miščević’s account. Reflective luck remains 
a challenge. Coherence, treated as higher-order evidence, often helps in mitigating 
it. But its effectiveness is contingent, shaped by the structure of the agent’s 
informational environment. 
 
Finally, note that our model focuses on probabilistic coherence, defined as a 
property of an information set over which an agent has a defined subjective 
probability distribution. While this provides a tractable and illuminating account of 
one important aspect of coherence, recent work (Fogal & Risberg, forthcoming) has 
argued that coherence has richer dimensions, including relations of positive support 
and neutrality among attitudes, which cannot be fully captured within a purely 
probabilistic framework. Our results should therefore be understood as clarifying a 
significant, yet non-exhaustive, aspect of the epistemic landscape. 
 
6 Conclusion 
 
Miščević’s account of reflective luck brought a neglected dimension of epistemic 
evaluation to the forefront. The deepest threats to knowledge, he argued, do not 
always stem from external contingency—fragile truths in nearby possible worlds—
but from the agent’s own instability. His proposal was modest yet powerful: perhaps 
coherence, long appreciated for its synchronic virtues, also has a diachronic role to 
play. Perhaps it can act as a stabilizer against the agent’s own cognitive fragility. Our 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 19. 

 

 

computational exploration shows that this proposal is, in a sense, vindicated. But it 
is also limited. 
 
In environments dominated by random noise, coherence-sensitive agents 
outperform their purely first-order-evidence-only counterparts. Their belief 
trajectories remain closer to the truth, less sensitive to irrelevant perturbations, and 
less hostage to evidential flukes. This is precisely the kind of reflective stability that 
Miščević sought. Coherence seems to act, here, as a cognitive virtue. It protects the 
agent not merely from bad luck in the world, but from bad luck in herself. 
 
Yet, as we have seen, the success of this strategy is not universal. In environments 
where the real threat is systematic bias rather than random noise, coherence becomes 
epistemically hazardous. Agents who rely too heavily on coherence as a filtering 
mechanism risk insulating themselves from exactly the kinds of corrective evidence 
that could improve their beliefs. In such settings, coherence does not minimize 
reflective luck; it entrenches it. Worse, it does so under the guise of stability. 
 
This should not surprise us. After all, reflective luck is agent-centered. It is about how 
fragile agents are in light of small perturbations. But not all perturbations are noise. 
Some are corrections. Some are exactly what is needed for belief improvement. An 
agent who is too stable–who ignores such perturbations because they threaten 
coherence–may fall victim to a second-order epistemic vice: reflective rigidity. 
 
Does this undermine Miščević’s original insight? We believe it does not. If anything, 
it enriches it. Reflective luck is indeed a real and important epistemic threat. Stability 
is a plausible remedy–but only if it is adaptive stability. Coherence is thus best seen not 
as an epistemic virtue simpliciter, but as an environmentally modulated heuristic. 
When applied in the right contexts–noisy, chaotic, and unstructured informational 
environments–it helps agents avoid cognitive fragility. When applied 
indiscriminately, it can exacerbate the very problem it is meant to solve. 
 
One could imagine Miščević, were he to see these results, responding: “But of 
course! Epistemic luck has many faces.” Indeed, the deeper lesson is that agents 
need more than stability. They need the right kind of stability. What matters is not just 
that agents resist being easily thrown off by small changes, but that they are attuned 



20 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

to which changes are merely noise, and which are genuine signals for epistemic 
improvement. 
 
In this light, coherence remains a valuable epistemic tool—but it must be deployed 
reflectively and responsively. Our results do not just validate Miščević’s focus on 
agent-centered virtues. They show that computational methods can clarify how such 
virtues operate, when they succeed, and where they risk failure. The future challenge, 
both philosophically and practically, is to design strategies for agents—whether 
human or artificial–so that they are capable of achieving adaptive coherence: resilient yet 
not dogmatic; stable yet not blind. 
 
The next step, both formally and philosophically, is to develop models and 
frameworks that provide such meta-reflective capacities. Addressing this question 
may require expanding Miščević’s framework to include mechanisms for meta-
reflection, flexibility, and epistemic humility. But if the goal is agents who are not 
just lucky to be right, but reliably so in virtue of their own cognitive constitution, 
then Miščević’s focus on agent-centered virtues is precisely where we must begin. 
 
 
Acknowledgements 
 
The authors acknowledge the financial support from the Slovenian Research Agency (research core 
funding No. P6-0144). Borut Trpin furthermore acknowledges the financial support from the 
Slovenian Research Agency, project No. J6-60107. 
 
References 
 
BonJour, L. (1985). The Structure of Empirical Knowledge. Harvard University Press. 
Carnap, R. (1947). On the application of inductive logic. Philosophy and Phenomenological Research, 8(1), 

133–148. https://doi.org/10.2307/2102920 
Christensen, D. (2010). Higher‐Order Evidence. Philosophy and Phenomenological Research, 81(1), 185–

215. https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2010.00366.x 
Feldman, R. (2005). Respecting the evidence. Philosophical Perspectives, 19, 95–119. 

https://doi.org/10.1111/j.1520-8583.2005.00055.x 
Fogal, D. & Risberg, O. (2025). Coherence and incoherence. Philosophical Review, 134(4), 405–454. 

https://doi.org/10.1215/00318108-11964758 
Goldman, A. I. (1999). Knowledge in a Social World. Oxford University Press. 
Good, I. J. (1967). On the principle of total evidence. The British Journal for the Philosophy of Science, 

17(4), 319–321. https://doi.org/10.1093/bjps/17.4.319 
Greco, J. (2003). Knowledge as credit for true belief. In M. DePaul & L. Zagzebski (Eds.), Intellectual Virtue: 

Perspectives from Ethics and Epistemology (Chap. 5). Oxford University Press. 



B. Trpin, M. Justin: Coherence and Reflective Luck: Revisiting Miščević Through 
Computational Modeling 21. 

 

 

Justin, M. & Trpin, B. (2025). Coherence-Based Evidence Filtering: A Computational Exploration. 
Fortn: Proceedings of the Annual Meeting of the Cognitive Science Society 47.     
https://escholarship.org/uc/item/0668w8x3 

Kelly, T. (2010). Peer disagreement and higher‐order evidence. In R. Feldman & T. A. Warfield (Eds.), 
Disagreement (pp. 111–174). Oxford University Press. 

Levy, N. (2021). Bad Beliefs: Why They Happen to Good People. Oxford University Press. 
Longino, H. (1990). Science as Social Knowledge: Values and Objectivity in Scientific Inquiry. Princeton 

University Press. 
Miščević, N. (2007). Armchair luck: Apriority, intellection and epistemic luck. Acta Analytica, 22, 48-

73. https://doi.org/10.1007/BF02866210 
Nguyen, C. T. (2020). Echo chambers and epistemic bubbles. Episteme, 17(2), 141–161. 

https://doi.org/10.1017/epi.2018.32 
Pritchard, D. (2005). Epistemic Luck. Oxford University Press. 
Sosa, E. (2003). The place of truth in epistemology. In M. DePaul & L. Zagzebski (Eds.), Intellectual Virtue: 

Perspectives from Ethics and Epistemology (Chap. 8). Oxford University Press. 
Thorstad, D. (2024). Inquiry Under Bounds. Oxford University Press. 
Trpin, B. & Justin, M. (2025). Coherence as a constraint on scientific inquiry. Synthese 206, 200. 

https://doi.org/10.1007/s11229-025-05281-3 
 
 
  



22 ANALIZA:  
EPISTEMOLOGIJA.   

 

 

 
 
 
 
 
 



ANALIZA 
Let. 29, št. 1, str. 23–46, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.23-46.2025 
CC-BY, besedilo © Nemec, 2025 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 RAZUMEM ZGODBO – RAZUMEM SVET? 
RAZUMEVANJE KOT EPISTEMSKA VREDNOST 
FIKCIJE 

  
Sprejeto 
11. 6. 2025 
 
Pregledano 
21. 10. 2025 
 
Izdano 
17. 12. 2025 

MAJA NEMEC 
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
maja.nemec@student.um.si 
 
DOPISNI AVTOR 
maja.nemec@student.um.si 
 

Ključne besede 
fikcija,  
literarni kognitivizem, 
razumevanje, 
propozicionalno 
védenje, 
epistemska vrednost 

Izvleček Sodobne razprave v analitični filozofiji fikcije so se 
oblikovale okrog vprašanja o epistemski vrednosti literarnih 
del. Članek skuša s tezo, da je epistemski doprinos literature 
bolje kot v iskanju golih dejstev iskati v razumevanju, 
premostiti prepad med optimističnimi literarnimi kognitivisti in 
skeptičnimi antikognitivisti. Temelj predstavlja razlikovanje 
med propozicionalnim védenjem in razumevanjem, ki ga 
literarna dela omogočajo tudi v nerealističnih žanrih. 
Razumevanje bo obravnavano kot samostojen epistemološki 
pojem, ki ni ena izmed vrst védenja. Pri tem se opiram na 
sodobne neokognitivistične pristope (Mikkonen, Ferran), ki 
razumevanje obravnavajo kot osrednjo epistemsko vrlino, ter 
na kritiko estetske razmejitve med filozofijo in literaturo 
(Vidmar Jovanović). V zadnjem delu članka so analizirani 
estetski ugovori proti kognitivizmu (Lamarque in Olsen), ki v 
epistemski vrednosti fikcije vidijo trivialnost in nevarnost, da 
slednjo s statusa umetniškega dela zreduciramo na didaktični 
pripomoček. Skušam pokazati, kako fikcija prek svoje estetske 
forme in kompleksnosti omogoča kognitivne pridobitve, ki 
presegajo didaktično vlogo. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 1, pp. 23–46, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.23-46.2025 
CC-BY, text © Nemec, 2025 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

I UNDERSTAND THE STORY – I UNDERSTAND 
THE WORLD? 
UNDERSTANDING AS THE EPISTEMIC VALUE 
OF FICTION 

 

 Accepted  
11. 6. 2025 

 
Revised 

21. 10. 2025 
 

Published 
17. 12. 2025 

MAJA NEMEC 
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 
maja.nemec@student.um.si 
 
CORRESPONDING AUTHOR 
maja.nemec@student.um.si 
 

Abstract Contemporary debates in the analytical philosophy of 
fiction have revolved around the epistemic value of literary 
works. The article attempts to bridge the gap between 
optimistic literary cognitivists and sceptical anti-cognitivists by 
arguing that the epistemic contribution of literature lies more 
in understanding than in the search for bare facts. The basis for 
this is the distinction between propositional knowledge and 
understanding, which literary works enable even in non-
realistic genres. Understanding will be treated as an 
independent epistemological concept, distinct from a type of 
knowledge. In doing so, I draw on contemporary 
neocognitivist approaches (Mikkonen, Ferran), which treat 
understanding as a central epistemic virtue, and on the critique 
of the aesthetic distinction between philosophy and literature 
(Vidmar Jovanović). The final section of the article considers 
aesthetic objections to cognitivism (as developed by Lamarque 
and Olsen), who argue that attributing epistemic value to 
fiction is trivial and potentially dangerous, as it risks reducing 
works of art to a purely didactic instrument. I attempt to 
demonstrate how fiction, through its aesthetic form and 
complexity, facilitates cognitive gains that extend beyond its 
didactic role. 

Keywords 
fiction,  

literary cognitivism, 
understanding, 

propositional 
knowledge,  

epistemic value 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 25. 
 

 

1 Uvod 
 
Od samih začetkov razvoja kultur je pripovedovanje zgodb med ljudmi prisotno vsaj 
v tolikšni meri kot potreba po razlaganju sveta. Literatura kaže svoje čare ravno v 
tem, da odpira vpogled v situacije, ki so za povprečnega posameznika v dejanskem 
življenju popolnoma nemogoče. Oddalji se od realističnih prikazov vsakdanjega 
sveta in bralca popelje v svetove fantastičnih bitij, futurističnih tehnologij, čutečih 
geometrijskih likov, hudičev, ki se spreminjajo v mačke ipd. Skratka, zdi se, da je 
posebnost fikcije ravno v tem, da je ta na videz popolnoma oddaljena od resnice. Če 
bi držalo, da fikcija z resničnim svetom nima ničesar skupnega, bi njeno vrednost 
lahko iskali samo na področju estetike. Razpravljati o epistemski vrednosti 
literarnega dela bi bilo popolnoma odveč. Pa vendar prevladuje splošno mnenje, da 
nam zgodbe, ki jih beremo, povedo nekaj resničnega o svetu. Tipičen primer, ki kaže 
na to, da resnico lahko spoznamo skozi zgodbo, so pravljice. Te so pogosto služile 
kot učinkovit didaktični pripomoček pri učenju moralnih in etičnih resnic. Neka 
dejstva o svetu kompetentnemu bralcu lahko poda tudi realistična literatura in 
zgodovinski romani. Ta dela se vseeno razlikujejo od romanov, kot je Abottova 
Dežela Ravnina (2018) ali Orwellova Živalska farma (2005). Kakšno, če sploh kakšno 
védenje nam lahko posreduje roman, katerega fabula se odvija v popolnoma 
izmišljenem prostoru in času? 
  
V članku bom zagovarjala, da literatura sicer lahko predstavlja vir propozicionalnega 
védenja (kot so faktični podatki v realističnih in zgodovinskih romanih), vendar ta 
vrsta védenja ni v fikcijskih delih niti osrednja niti nujna, da jim pripišemo 
epistemsko vrednost. Predpostavljam, da je mnogo pomembnejši kognitivni 
doprinos fikcije v sposobnosti vzbujanja razumevanja pri kompetentnem bralcu. 
Zgodbe, realistične ali ne, nam omogočijo vživetje v situacije, ki jih sami morda nikoli 
ne bomo izkusili. Celo najbolj neverjetne pripovedi imajo zmožnost v nas vzbuditi 
razumevanje, kakšno je življenje v neki družbeni strukturi, kako se počuti 
posameznik, soočen z globoko moralno dilemo ali kako razmišlja nekdo, popolnoma 
prevzet od specifičnega čustvenega stanja. Če je to res, potem epistemska vrednost 
literature presega žanrske meje,  najdemo jo celo v delih, ki zvrstno popolnoma 
odstopajo od realistične norme – modernističnih delih, satirah, znanstveni fantastiki, 
fantaziji ipd. Ugovori propozicionalnemu literarnemu kognitivizmu kažejo na to, da 
je propozicionalno védenje omejeno na realistično literaturo. Zdi se, da zmožnost 



26 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

vzbujanja razumevanja skozi literarno delo presega to omejitev in je eden ključnih 
elementov fikcije.  
 
V članku najprej obravnavam nekaj pojmov iz epistemologije in filozofije fikcije, 
značilnih za razprave v analitičnih krogih. Sledi groba predstavitev splošne oblike 
literarnega kognitivizma. Skušala bom odgovoriti na klasične antikognitivistične 
ugovore glede vprašanja resnice v fikciji, nanašajoč se na argumente, ki jih ponudijo 
kognitivisti (npr. Friend, 2014). Izpostavljena bosta dva problema propozicionalne 
teorije o pridobivanju védenja iz fikcije: omejenost epistemske vrednosti na 
realistično pripovedno fikcijo ter obravnavanje literature kot didaktičnega 
pripomočka namesto umetniškega dela. Predpostavljeno bo, da védenje (v ozki 
definiciji) ni tisto, kar je prava epistemska vrednost literature, ampak je to vlogo 
morda bolje pripisati razumevanju; prvič, ker to presega žanrsko omejenost in 
drugič, ker ne ogroža estetskega aspekta literature, kvečjemu slednjega le še obogati.  
 
2 Pojmovni temelji: literarni kognitivizem in epistemska vrednost 
 
V najširšem smislu je literarni kognitivizem prepričanje, da je z branjem literature 
mogoče pridobiti védenje, kar pomeni, da literarnim delom lahko poleg estetske 
pripišemo tudi epistemsko vrednost (Harold, 2019, str. 382). Splošna trditev 
literarnih kognitivistov je naslednja: fikcijska dela, zlasti pripovedna in realistična, 
lahko služijo kot vir epistemske vrednosti v obliki védenja ali razumevanja. Stacie 
Friend (2014) ustrezno opozarja še na zahtevo po bralni kompetenci in vpelje pojem 
kompetentnega bralca, tj. nekoga, ki ima dovolj poglobljeno poznavanje literature v 
smislu sloga, žanra in pripovedi ter dovolj razvit mentalni okvir, da razume koncepte, 
ki jih delo na tak ali drugačen način posreduje. Tak pristop k literaturi se pogosto zdi 
samoumeven ali vsaj intuitivno privlačen. Spomnimo se samo, koliko literature je 
kot obvezno branje vključene v osnovnošolske in srednješolske učne načrte. Če bi 
profesorja slovenščine vprašali, ali nas fikcija lahko česa nauči, bi bil njegov odgovor 
skoraj zagotovo pritrdilen. Literarni kognitivizem je zato vsaj na prvi pogled 
mamljiva filozofska drža. Vseeno se stvari kaj hitro zapletejo, ko skušamo pojasniti, 
na kakšen način fikcija posreduje védenje. Avtorji literarnih del namreč nikakor niso 
zavezani k pisanju resničnih trditev. Še več, karkoli je napisano v fikcijskem 
kontekstu, tj. v kontekstu zgodbe, naj bi bilo v dobesednem pomenu zmeraj 
neresnično. To je osnovni izziv za literarnega kognitivista: Kako iz dobesedno 
neresničnih stavkov spoznamo dejanske resnice o svetu? 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 27. 
 

 

Preden nadaljujemo, je treba razjasniti nekaj osrednjih pojmov, s katerimi analitična 
filozofija povezuje področje fikcije in epistemologije. Zakaj sploh govorimo o 
epistemski vrednosti literarnih del? Epistemsko vrednost povezujemo s t. i. 
kognitivnimi uspehi (angl. cognitive successes): resničnimi prepričanji, upravičenimi 
prepričanji, védenjem in razumevanjem. Tem pripisujemo vrednost že zato, ker so 
pogosto iz praktičnega vidika uporabni za posameznika (Bondy, b. d.). Na primer, 
védenje o kemijskih  reakcijah med snovmi nam je pomagalo, da smo izumili 
učinkovite detergente za odstranjevanje maščobe. Razumevanje katastrofalnih 
posledic vojne nam (vsaj v teoriji) pomaga, da se tej na vsak način skušamo izogniti. 
Nasprotno nam neresnična ali lažna prepričanja škodijo. Zamislimo si otroka, ki je 
zaradi zavajajočega videoposnetka oblikoval lažno prepričanje, da so kapsule za 
pomivalni stroj užitne, zato se odloči eno poskusiti. Medtem ko bi bilo resnično 
prepričanje v tem primeru uporabno, je zmotno prepričanje zanj škodljivo, celo 
nevarno.  
 
Da so resnična prepričanja, védenje in razumevanje pomembni, je splošno sprejeto 
stališče, ki  v epistemologiji služi kot temelj za številne nadaljnje razprave o tem, kako 
so takšni kognitivni uspehi med seboj povezani, ali jih je mogoče med seboj 
razlikovati, kako določamo njihovo vrednost ipd. Zdi se, da imamo neko intuitivno 
hierarhijo o vrednosti treh omenjenih pojmov, pri čemer je védenje epistemsko bolj 
dragoceno od resničnega prepričanja, razumevanje pa je izmed vseh epistemskih 
stanj najdragocenejše, čeprav je težko pojasniti, od kod ta dodatna vrednost 
razumevanja izvira in kaj je sploh tisto, kar določa vrednost vsem stanjem. To 
vprašanje presega okvir pričujočega teksta. V eseju je predpostavljeno le to, da sta 
védenje in razumevanje dve različni epistemski stanji, ki ju ljudje visoko vrednotimo. 
Za potrebe razprave o epistemski vrednosti fikcije bo dovolj brez utemeljevanja 
sprejeti, da ima resnica za človeka neko vrednost, zato je pri obravnavanju nekega 
področja naš epistemološki cilj pridobiti resnična prepričanja in se izogniti zmotam. 
Ko ta cilj preslikamo na področje literature, je naše osrednje vprašanje: česa, če sploh 
česa, nas lahko fikcija nauči? 
 
Trditi, da ima literatura epistemsko vrednost, torej pomeni predpostavljati, da lahko 
fikcijska dela prispevajo k spoznanju podobno kot druge oblike raziskovanja tako, 
da predstavljajo vir védenja, spodbujajo razumevanje ali bogatijo védenje o svetu, ki 
ga že imamo. Ta vrednost se razlikuje od drugih, neepistemoloških vrednosti 
literature, kot je estetski užitek, čustveno doživetje, tudi zabava. Ker se filozofom 



28 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

pogosto očita, da podcenjujejo te vidike literature (Lamarque in Olsen, 1994), naj 
poudarim, da te vrednosti v nobenem smislu nimajo manjšega pomena od 
epistemske. Je pa res, da za razpravo o tem, česa nas lahko fikcija nauči, niso 
središčne. V zadnjem delu bom skušala odgovoriti na očitke, da se z osredotočanjem 
na epistemsko vrednost zanemarja estetska, s tem pa se literatura zmotno obravnava 
kot potencialni didaktični pripomoček, namesto kot umetniško delo. Kognitivistična 
razprava o literaturi se osredotoča na vprašanje, ali literatura resnično pozitivno 
prispeva k našemu spoznavanju sveta.  
 
Pomemben razkorak med analitičnimi filozofi, ki se ukvarjajo z epistemsko 
vrednostjo literature, je povzročilo razlikovanje med propozicionalnim védenjem in 
razumevanjem. Ločnica, ki se vzpostavlja znotraj kognitivističnega kroga, je razlika 
med močnimi in šibkimi oz. zmernimi kognitivisti (Harold, 2016, str. 385). Prva 
možnost, ki jo zagovarjajo zagovorniki močnega kognitivizma, je propozicionalno 
védenje, pogosto opisano tudi kot védenje da. Gre za védenje o dejstvih, izraženih z 
resničnimi propozicijami. V skladu s korespondenčno teorijo resnice lahko to vrsto 
védenja definiramo kot korespondenco dejstev z resničnimi propozicijami. Edine 
propozicije, o katerih lahko posedujemo védenje, so tiste, ki so resnične (Currie, 
2020, str. 83). Faktične podatke vsebujejo številna literarna dela, v Mannovem Dr. 
Faustusu je na primer podrobno opisana Schönbergova dvanajsttonska glasbena 
tehnika. Natančni so tudi opisi nemških krajev, na katere referira. Podobno Jančar v 
mnogih svojih romanih natančno opisuje Maribor v času prve in druge svetovne 
vojne. V naturalističnih romanih najdemo podrobne opise bioloških procesov, v 
novejši ekokritični literaturi smo priča skoraj znanstvenim opisom živali in raznih 
podnebnih pojavov.  
 
Zmernejše oblike kognitivizma se namesto na propozicionalno osredotočajo na 
praktične in izkustvene oblike védenja, tj. védenja kako in védenja kako je biti nekaj. 
Praktično védenje v grobem pomeni posedovanje nekih spretnosti ali sposobnosti 
in zmožnost zanesljivega doseganja cilja, npr. sposobnost voziti kolo. Izkustveno 
védenje pomeni, na primer, vedeti, kako je občutiti žalovanje ali kako je biti izobčen 
(Currie, 2020, str. 83; Green, 2022, str. 276). Literatura po teh definicijah bralca nauči 
sposobnosti, kot je denimo izboljšana moralna občutljivost ali empatičnost. Ko 
beremo o usodi Sonje iz Jančarjevega In ljubezen tudi (2017), smo bolj pripravljeni 
moralno obsoditi vojno nasilje. Nekateri menijo, da literatura ne posreduje védenja 
v obliki dejstev, temveč nas spodbuja, da ponotranjimo nove načine gledanja na svet 
in s tem poglobimo védenje o svetu, ki ga že imamo.  



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 29. 
 

 

V zadnjih letih se je razvila posebna veja literarnega kognitivizma, ki odgovor na 
vprašanje o epistemski vrednosti literature vidi v razumevanju. Literarni 
neokognitivisti (npr. Mikkonnen, 2021) zagovarjajo, da so fikcijska dela (ne glede na 
žanr) v epistemskem smislu predvsem vir razumevanja, ne strogo propozicionalnega 
védenja. Prvo se od drugega razlikuje po tem, da je holistično, gre za razumevanje 
celotnih teorij ali pojavov, ne posameznih propozicij. Hkrati ga ne pridobimo 
naenkrat, ampak prihaja v stopnjah (Green, 2022, str. 277). Za védenje o dejstvih ne 
moremo reči, na primer, da nekdo bolje ve, da je 2 + 2 = 4, pri razumevanju pa je 
mogoče določiti stopnje. Popolnoma smiselno se zdi reči, da učenec A učno snov 
razume bolje kot učenec B. Po Mikkonenu (2021) lahko razumevanje opišemo kot 
široko dojemanje vzorcev, povezav in pomenov: na primer, kako družbene norme 
oblikujejo naše dojemanje sveta ali kako se ohranja zatiranje. Za razliko od ozke 
definicije propozicionalnega védenja razumevanje ni nujno povezano s posameznimi 
resničnimi trditvami, ampak z zmožnostjo umestitve pridobljenih informacij v 
koherenten okvir. 
 
Slednje bo pomembno predvsem zaradi problema upravičevanja prepričanj v fikciji. 
Splošno velja, da mora biti prepričanje za to, da je utemeljeno (in lahko postane 
védenje ali del razumevanja), podprto z ustreznimi razlogi ali dokazi. Nesmiselno bi 
bilo zanikati, da se v literaturi pojavijo trditve, ki so resnične tudi v vsakdanjosti. 
Ampak, fikcija vsebuje tudi druge vrste stavkov, ki nikakor ne morejo biti dobesedno 
resnični. Avtorji v zgodbah pogosto ustvarjajo namišljene like, izmišljajo si bitja, 
predmete, mesta, celo svetove. Včasih bralca namerno zavajajo, pojavljajo se 
nezanesljivi pripovedovalci in lažnivi liki, ki podajajo popačeno resnico. Za veliko 
žanrov literature je značilno, da večji del dela sestavljajo dobesedno neresnični stavki. 
Ampak, tudi v takih delih se pojavijo trditve, ki navajajo resnična dejstva. Kako naj 
bralec loči eno vrsto stavkov od drugih? Kako vemo, katere stavke naj beremo kot 
dobesedne resnice o svetu in katere kot izmišljeno zgodbo? 
 
3 Propozicionalno védenje in problem upravičenja 
 
Védenje po epistemoloških teorijah zahteva resnično upravičeno prepričanje. 
Spomnimo se slavnega primera Dežele lažnih skednjev (Goldman, 1976, str. 772–
773). Turistka prispe v deželo, kjer so po pokrajini postavljeni tako pravi skednji kot 
lažni panoji skednjev, ki so pravim na las podobni. Pelje se mimo pravega skednja in 
oblikuje prepričanje, da vidi skedenj. Ker ne ve, da se nahaja v pokrajini, kjer so lažni 
skednji enako pogosti kot pravi, je zelo verjetno, da bi enako prepričanje (tj. »Videla 



30 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

sem pravi skedenj«) oblikovala tudi, če bi se peljala mimo lažnega skednja. Splošni 
zaključek tega primera je, da turistkino prepričanje ni dovolj upravičeno, zato ga ne 
moremo označiti kot védenje. Kot tako bi ga obravnavali šele, če bi se ustavila ob 
skednju, ga obhodila in se prepričala, da je pravi (tj. si zagotovila ustrezne dokaze za 
prepričanje). V tem primeru bi bilo turistkino prepričanje primerno (angl. apt), saj bi 
nastalo zaradi njene epistemske kompetence (Sosa, 2007).  
 
Antikognitivisti v skladu s tem opozarjajo na problem upravičenja v literaturi, kjer 
so pomešane dobesedne in izmišljene trditve, hkrati pa, kot opaža tudi Friend (2014, 
str. 6–7), fikcija bralce pogosto zavede na enak način kot lažni skednji. 
Postmodernistična dela so znana po tem, da imitirajo neliterarne žanre. V romanih 
se pogosto pojavljajo opombe, citati, razni navedki iz akademske literature, vendar 
so izmišljeni in namerno dajejo lažni vtis, da so resnični in zanesljivi. V romanu House 
of Leaves Danielewskega (2000) nezanesljivi pripovedovalec, kot urednik piše neke 
vrste študijo o dokumentarnem filmu, za katerega se izkaže, da nikoli ni obstajal. 
Roman je poln opomb in navedb iz raznih strokovnih virov, ki so popolnoma 
izmišljeni. Ne samo, da so viri, ki jih pripovedovalec navaja v opombah, neresnični, 
film, o katerem piše, ni bil nikoli posnet, opombe same si med seboj nasprotujejo in 
celotno besedilo postane nerazvozljiv kaos, ki bralca popolnoma zmede. Kako naj v 
primeru takih del bralec izlušči resnico?  
 
Friend zagovarja, da literarna dela lahko predstavljajo vir propozicionalnega védenja, 
vendar to zahteva kompetentnost bralca in prilagoditev strategij branja glede na žanr 
besedila, na naravo pripovedne strategije, ki jo ubira avtor ipd.  Izhaja iz teze, da med 
fikcijo in nefikcijo ni nobene epistemske razlike, ki bi preprečevala pridobivanje 
védenja iz fikcije. Osredotoča se na tri klasične antikognitivistične ugovore (Friend, 
2014, str. 1–5): 
 
1. Fikcijske trditve ne referirajo na realni svet in zato ne morejo biti resnične. 
2. Fikcija zahteva imaginacijo ali pretvarjanje, ne kliče k prepričanju, da je nekaj 

res. Nefikcija stremi k oblikovanju prepričanja. Ker védenje zahteva prepričanje, 
fikcijska dela ne morejo biti njegov vir. 

3. Fikcija ne zagotavlja dokazov ali utemeljitev, potrebnih za to, da bi prepričanja 
predstavljala védenje. 

 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 31. 
 

 

V članku zavrne vse tri ugovore. Ustrezno izpostavlja, da tudi trditve v literarnih 
delih včasih referirajo na resnične posameznike, kraje in predmete, kot je Napoleon 
pri Tolstoju ali Nemčija pri Mannu. Hkrati popolnoma fiktivna dela včasih vsebujejo 
dobesedno resnične izjave. Kot primer navaja biološke opise kitov v Moby Dicku 
(Friend, 2014, str. 2–3), spomnimo se lahko tudi na matematične resnice, ki jih 
podaja Abbotova Dežela Ravnina (2018). Čeprav je delo kot eden prvih primerov 
znanstvenofantastičnega žanra popolnoma nerealistično (prikazuje namreč svet, kjer 
bivajo govoreči in čuteči geometrijski liki), vsebuje toliko znanstvene teorije, da so 
ga uporabljali kot učbenik in uvod v teorijo večdimenzionalnih prostorov. 
  
Fikcija tudi ni nezdružljiva z ustvarjanjem prepričanj. Čeprav je res, da od bralca 
zahteva bodisi imaginacijo bodisi pretvarjanje, da verjame zgodbi, to še ne pomeni, 
da bralca ne vabi k ustvarjanju resničnih prepričanj. Dejstva, ki jih poda fikcija, so 
lahko implikativna, ni nujno, da so dobesedno izražena. Bralec se lahko hkrati 
pretvarja, da verjame zgodbi in je obenem iskreno prepričan, da je del pripovedi 
resničen, na primer avtorjevi komentarji ali informacije o ozadju dogajanja (Friend, 
2014, str. 3). Vemo, da je Zeitbloom v Dr. Faustusu (1986a, 1986b) le fikcijski lik, 
vendar smo hkrati prepričani o resničnosti opisov nacistične Nemčije, ki jih Mann 
poda preko njega. 
 
Njen zadnji odgovor antikognitivstom se dotika problema upravičevanja trditev. 
Currie (2020), ki je do dejanskega pridobivanja propozicionalnega védenja iz fikcije 
precej skeptičen, sicer priznava, da je iz fikcije mogoče pridobiti dejanske 
informacije, problem pa vidi v fikciji kot viru za pridobivanje zanesljivega spoznanja. 
Navaja psihološke študije, ki so pokazale, da so bralci, ki so brali dela z oznako 
»fikcija«, pogosto zmanjšali kritično presojo in so bili posledično bolj dovzetni za 
sprejetje lažnih informacij. Friend trdi, in zdi se, da ustrezno, da je zanesljivost 
pomembno vprašanje tako za fikcijska kot nefikcijska dela. Za resnico v nefikcijskih 
delih, denimo učbenikih, strokovnih člankih in raznih raziskavah, naj bi jamčile 
institucije, vendar to jamstvo ni vedno gotovo . Slednje je močna in ne pretirano 
intuitivna teza. Po Friend avtorji fikcije namerno vključujejo neresnice, vendar so 
lahko tudi avtorji nefikcije nezanesljivi ali vključujejo izmišljene elemente. Vendar iz 
tega še ne sledi, da prepričanja, ki jih lahko pridobimo iz nefikcijskih del, zahtevajo 
enako upravičevanje kot fikcijska dela. Mora obstajati razlog, zakaj načeloma 
podatkom iz znanstvenega članka zaupamo bolj kot podatkom iz romana. Vloge 
institucij ne moremo v celoti odpisati. Treba je izpostaviti, da Friend vseeno ne 
zanika predpostavke, da je upravičevanje prepričanj v fikciji precej problematično. 



32 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

Razliko med nefikcijo in fikcijo pa raje kot v razliki upravičevanja trditev izpostavi 
pri količini neresničnih trditev:  »Dejstvo, da leposlovna dela običajno vsebujejo 
veliko več fiktivnega gradiva kot neleposlovna dela, je epistemološko pomembno, 
saj so razlike v stopnji pomembne za védenje« (Friend, 2014, str. 5).  
 
Nanaša se na epistemološki pojem varnostnega pogoja (angl. safety condition), ki določa, 
da védenje zahteva prepričanja, za katera lahko dokažemo, da niso zlahka zmotna. 
V primeru z lažnimi skednji prepričanje o tem, da turistka vidi pravi skedenj, ni varno 
(angl. unsafe), če je večina skednjev v bližini lažnih. Več kot je v okolici pravih 
skednjev in manj kot je lažnih, bolj varni so pogoji za oblikovanje prepričanja, da je 
skedenj, ki ga vidi, pravi. Po analogiji fikcija ustvarja več epistemološko nevarnih ali 
negotovih pogojev kot nefikcija, saj vsebuje veliko več fikcijskih oz. izmišljenih 
stavkov. Bralec zato iz fikcije lažje pridobi zmotna prepričanja kot pri branju 
nefikcije. Če želimo iz fikcije pridobiti védenje, to zahteva precejšnjo previdnost. 
Ampak, Friend (2014) navaja številne psihološke študije, ki kažejo, da so ljudje pri 
branju fikcije pogosto premalo kritični in fikcijske informacije zmotno sprejemajo 
kot resnične. To spodkopava zanesljivost védenja, pridobljenega iz fikcije. Podobno 
opozarja tudi Currie (2020, str. 148).   
 
Ena izmed možnosti obrambe za literarni kognitivizem je vpeljava fikcijske 
kompetence. Friend (2014, str. 11) opozori na pojem kompetentnega bralca, tj. 
nekoga, ki je dobro seznanjen z literarnim žanrom, ki ga bere, in je sposoben glede 
na naravo žanra kritično razlikovati med fikcijskimi in nefikcijskimi elementi v 
literarnem delu. Po analogiji zagotavljanja varnosti prepričanj v primeru z lažnimi 
skednji Friend trdi, da je mogoče enako zahtevati od bralcev fikcije. Opozarja, da so 
nekateri bralci bolj vešči od drugih v razlikovanju med fikcijskimi stavki in 
dobesedno resničnimi trditvami. Kompetenco posameznika povezuje z njegovimi 
predhodnimi stiki z žanrom fikcije, ki ga v trenutku, ko pridobiva prepričanja, bere. 
S terminologijo Ernesta Sose (2007) so prepričanja, pridobljena iz fikcije, lahko 
ustrezna (angl. apt) tudi če so sprejeta v nezanesljivih pogojih, v kolikor so posledica 
ustreznega izvrševanja kompetence. Torej, če je bralec dovolj obsežno seznanjen z 
nekim literarnim žanrom, lahko razvije strategijo, ki je učinkovita za določene vrste 
fikcije (npr. zgodovinski roman). Resnična prepričanja, ki jih oblikuje zaradi lastne 
kompetence, so ustrezna in niso resnična le po naključju. Ker niso posledica sreče, 
lahko taka prepričanja definiramo kot védenje.  
 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 33. 
 

 

Vpeljava kompetentnega bralca v teoriji dopušča sklep, da fikcija podobno kot 
nefikcijski teksti ponuja možnost za pridobivanje propozicionalnega védenja. 
Vendar, ali bralec, kot ga predpostavlja Friend, sploh obstaja? Green (2022, str. 19) 
meni, da gre v tem primeru za empirično vprašanje, ki bi, če bi želeli potrditi 
verodostojnost teorije, zahtevalo eksperiment. Študije, ki jih navajata Friend (2014) 
in Currie (2020), niso optimistične. Tudi če v teoriji obstajajo bralci, ki so sposobni 
iz fikcije pridobiti »ustrezna« resnična prepričanja v pogojih, ki jih neko literarno delo 
zahteva, je teh bralcev verjetno zelo malo, hkrati pa morajo zato, da fikciji lahko 
pripišemo epistemsko vrednost, zavestno brati fikcijo z namenom, da iz nje izluščijo 
ta dejstva. Zdi se, da tega vsaj v večini primerov ne delamo.  
 
V nadaljevanju bom obravnavala dve težavi, ki jih vidim s takšno definicijo 
epistemske vrednosti fikcije. Prva težava je, da obravnava propozicionalnega védenja 
kot osrednje epistemske vrednosti fikcije to omeji na določene žanre. Kot izpostavlja 
Currie (2020), se večina razprav literarnih kognitivistov v razpravah osredotoča na 
realistično pripovedno prozo. Kaj to pomeni za nerealistično fikcijo? Je ta brez 
epistemske vrednosti? Potemtakem od modernističnih del naprej branje literature 
nima kognitivnega doprinosa. Slednje se zdi absurdno.  
 
Morda je taka kritika prestroga in prehitra, če sprejmemo, da je propozicionalno 
védenje mogoče pridobiti tudi implicitno, tj. ne zgolj iz eksplicitnih trditev, zapisanih 
v besedilu. Temu bi pritrdili tudi skeptiki (npr. Currie, 2020). Ampak, ali res beremo 
z namenom, da bi pridobili dejstva o svetu? Lahko sprejmemo, da ni v naravi 
literature ničesar takega, kar bi ji onemogočalo, da bralcu poda dejanske informacije. 
Problem je v tem, da literature ne beremo (samo) za to, da bi pridobili informacije o 
nekem področju ali časovnem obdobju. Vojnih romanov ne beremo z namenom, da 
bi pridobili podatke o številu mrtvih. Redko kdo bo dejal, da bere Dr. Faustusa z 
namenom naučiti se teorijo moderne glasbe. To je védenje, ki ga mimogrede 
pridobimo ob branju. Čeprav je literatura zmožna podati propozicionalno védenje, 
slednje ni niti osrednje niti nujno, da literaturi pripišemo epistemsko vrednost. 
Neokognitivisti predlagajo, da je tovrstno vrednost literature bolje kot s pojmom 
propozicionalnega védenja razlagati z razumevanjem. 
 
Drugo vprašanje se tiče splošnega vrednotenja literature. Na kak način pripis 
zmožnosti podajanja propozicionalnega védenja vpliva na celostno vrednost 
literature? Najbolj znano antikognitivistično kritiko na tem področju v svojih 



34 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

razpravah predstavljata Lamarque in Olsen (1994). Ugovarjata, da četudi literarna 
dela bralcem prinašajo neko resnico o svetu, slednje ne prispeva k njihovi literarni 
vrednosti. Obravnavanje literature kot podlage za pridobivanje dejstev lahko vodi v 
napačno obravnavanje literarnih del kot didaktičnih pripomočkov, s čimer se 
pozablja na njeno estetsko vrednost.  
 
4 Problem propozicionalnega védenja v nerealistični fikciji 
 
Predpostavimo, da obstajajo kompetentni bralci, ki znajo razločiti med fikcijskimi 
stavki in trditvami, ki jih v literarnem delu lahko razumemo dobesedno. Večina 
razprav propozicionalnega kognitivizma se osredotoča na realistične žanre literature. 
To je pričakovano, saj so realistični romani tisti, ki vsebujejo največ resničnih 
podatkov o svetu. Nenazadnje je mimesis resničnega življenja tudi eden temeljnih 
ciljev realistične literature. Taka dela tudi omogočajo precej varne pogoje za 
oblikovanje prepričanj, saj lahko upravičeno verjamemo, da so njihovi avtorji 
zavezani k resnici. Z branjem ruskih klasikov zlahka oblikujemo resnična prepričanja 
o ruski družbi v nekem obdobju. Kako pa je z deli, ki niso realistična ali realizem 
celo zavračajo?  
 
V Abbottovi Deželi Ravnini zgodbo pripoveduje geometrijski lik Kvadrat. V delu 
imajo geometrijski liki človeške lastnosti in živijo v skupnosti, strogo razdeljeni na 
družbene razrede. Vseeno delo vsebuje ogromno matematičnih resnic, ki jih bralec 
brez težav izlušči kot dobesedne trditve. Celo sama pripoved se začne kot poučna 
lekcija iz geometrije in šele nato preide v satirično prispodobo viktorijanske Anglije. 
Da pionir znanstvenofantastične proze lahko služi kot temelj za pridobivanje 
propozicionalnega védenja, podpirajo številni matematiki in fiziki, ki delu pripisujejo 
znanstveno relevantnost na področju relativnosti in večdimenzionalnih prostorov. 
Slednje podpira, da je propozicionalno védenje mogoče najti tudi v delih, ki niso 
mimetična, zgodovinska ali realistična. 
 
Abbottovo delo poleg razlage večdimenzionalnosti prostora sporoča še nekaj 
drugega – Dežela Ravnina pod vladajočim plemstvom Krogov je satirična slika 
angleške družbe iz časa avtorjevega življenja. Aktualnost (in s tem vrednost) dela 
lahko še danes iščemo v kritiki zaprte družbe, obsedene s hierarhijo družbenih 
razredov, med drugim definirane z zatiranjem in poniževanjem žensk. Sandi Kodrič 
(v Abbott, 2018, spremna beseda), prevajalec romana v slovenščino, o delu piše: 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 35. 
 

 

»Večna aktualnost Dežele Ravnine nas ne bi smela presenečati. Dokler so med 
človeštvom doma zaplankanost, konformizem in nepripravljenost pogledati čez 
plot, torej 'onkraj svoje dimenzije', so nekje vmes tudi drugi ljudje, ki na to ne nehajo 
opozarjati.« Slednje nakazuje na pomemben kognitivni doprinos romana, ki pa ni 
enak matematičnim resnicam, ki jih bralec lahko pridobi iz teksta.   
 
Morda je nazornejši primer antiutopični roman Berte Bojetu Filio ni doma (1990). 
Fabulo o bivanju v neimenovanem totalitarnem režimu pripovedujejo trije 
pripovedovalci, vsi prebivalci neimenovanega otoka. Iz perspektive pripovedovalcev 
spoznavamo življenje v izmišljeni družbi, kjer oblast z bolestnim nadziranjem 
spolnosti in zagotavljanjem odtujenosti med ljudmi ohranja nadzor nad 
posamezniki. Vsi liki v delu so fikcijski. Družba, opisana v delu, je neobstoječa in vsi 
groteskno travmatični doživljaji likov so fikcijski. Po teoriji propozicionalnih 
kognitivistov je tak roman brez epistemske vrednosti, ker ne vsebuje trditev, ki bi jih 
lahko oblikovali v upravičena resnična prepričanja. Ampak zgodba, čeprav v celoti 
fiktivna in izjemno fragmentarna, dosledno prikaže problematiko življenja v sistemu, 
kjer posameznik ni svoboden, preko alegorij bralcu podaja odličen uvid v 
problematiko neenakosti spolov, se upira dvojim merilom v vzgoji in poudarja 
potrebo po prevzgoji z nasiljem prežete zatirajoče družbe.  
 
Neokognitivisti predlagajo, da je epistemsko vrednost literature v takih primerih 
bolje iskati v njeni sposobnosti, da nam poda poglobljeno dojemanje nekih 
konceptov, pojmov, družbenih struktur ipd. Delo Filio ni doma nam ne podaja 
eksplicitnih trditev o trpljenju žensk, ki jim je zaradi dvojne vzgoje onemogočena 
izobrazba. Ne naučimo se nobenih dejstev o tem, kako so bile ženske v preteklosti 
zatirane. Lahko pa, s povezavo védenja o zatiranju ženk, ki ga že imamo in s pomočjo 
zgodbe, ki jo beremo, dosežemo širše razumevanje problema. A kaj točno je 
razumevanje, ki naj bi ga bodisi pridobili bodisi poglobili? In v čem se razlikuje od 
védenja? Izziv za neokognitiviste je iz tega vidika predvsem ustrezna definicija 
razumevanja, ki tega: 
 
a) loči od propozicionalnega védenja in 
b) pojasni, kako ga pridobimo iz fiktivnih del. 
  



36 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

5 Razumevanje kot osrednja epistemska vrednost fikcije 
 
Literarni neokognitivisti trdijo, da je razdor med pretiranim optimizmom 
kognitivistov in skrajnim skepticizmom antikognitivstov mogoče premostiti s 
pojmom razumevanja. To najprej zahteva priznanje antikognitivističnih ugovorov, 
da fikcija (če jo pojmujemo širše od realističnih in mimetičnih žanrov) redko prinaša 
propozicionalno védenje na način, ki bi ustrezal standardom utemeljitve v filozofiji 
ali znanosti. Vseeno pa je zmotno popolnoma odmisliti njeno epistemsko funkcijo. 
Antikognitivisti imajo prav, ko poudarjajo, da fikcijska dela v širšem spektru redko 
vsebujejo preverljiva dejstva ali dokaze za trditve v strogem pomenu besede. Vendar 
se zdi, da to ni dovolj, da bi literaturo v celoti označili kot epistemsko prazno.  
 
Mikkonen (2021, str. 69) opozarja na intuitivna prepričanja literarnih kritikov, saj so 
ti navsezadnje del institucije, ki se s fikcijo najpodrobneje ukvarja. Velik del sodobne 
literarne vede je prepričan, da literarna dela vsebujejo neke vrste epistemsko 
vrednost. Od poststrukturalizma naprej se literaturo v večji meri vedno obravnava v 
širšem kontekstu, ne kot izolirano področje. Povezuje se jo s feminističnimi in 
postkolonialnimi študijami, aktivističnimi gibanji, ekologijo itd. Vsi ti raziskovalci, ki 
literaturo obravnavajo v kontekstu, vezanem na posebno področje, eksplicitno ali 
implicitno predpostavljajo, da so fikcijska dela povezana z realnim svetom in da ta 
dela vsebujejo nekaj, kar pomembno vpliva na naše razumevanje nekega posebnega 
področja.  
 
Če sprejmemo intuicijo, da je fikcija z epistemskega vidika vseeno pomembna, 
čeprav le redko podaja propozicionalno védenje v najožjem smislu, je treba 
razjasniti, v kakšni obliki lahko to vrednost izluščimo. Mikkonen (2021, str. 69) trdi, 
da gre vsaj deloma za pojmovni problem: »Debata torej ne zadeva pomena literature 
same, ampak epistemološki izraz, ki se uporablja za opisovanje tega pomena.« 
 
Zakaj razumevanje? Nekateri filozofi (npr. Grimm 2014) izhajajo iz grške besede 
episteme, ki v grobem označuje to, da nekaj »dojamemo« ali »uvidimo, kako so različni 
deli sveta sistematično povezani«. Odnos med razumevanjem in v́edenjem spada 
med vprašanja sodobne epistemologije. Nanašajoč se na sodobno epistemologijo in 
filozofijo znanosti, Green (2022, str. 276–277) izpostavlja dva načina, kako je 
mogoče razlikovati med védenjem in razumevanjem: 
 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 37. 
 

 

a) Razumevanje je posebna vrsta védenja (Grimm, 2014).  
b) Razumevanje ni vrsta védenja, temveč je samostojna epistemska vrlina (Elgin, 

2014).   
 
Mikkonen se bolj osredotoča na drugo pojmovanje razumevanja kot posebne 
epistemske kategorije, verjetno, ker ta ne zahteva potrjevanja posameznih trditev in 
je zato za naravo literarnih tekstov primernejša. Na podlagi definicij, ki jih podajajo 
epistemologi in filozofi znanosti, je izpostavil sedem pomembnih lastnosti 
razumevanja (Mikkonen, 2021, str. 51–52): 
 
1. Razumevanje je holistično, zajema pojav v celoti in ne more biti »razlomljeno« 

na dele. 
2. Razumevanje je opažanje in ustvarjanje povezav med deli védenja.  
3. Razumevanje je dodeljevanje pomembnosti posameznim resnicam. Kognitivni 

proces ne zajema zgolj učenja novih resnic, ampak tudi poglabljanje tega, kar že 
vemo: ocenjevanje informacij, ki so nam na razpolago. 

4. Razumevanje je ne-dejstveno. 
5. Razumevanje se vzpostavlja v stopnjah in je proces. 
6. Razumevanje je večinsko nepropozicionalno.  
7. Razumevanje je dosegljivo na različne načine. Alternativne teorije lahko 

poglobijo razumevanje o isti temi. 
 
Po tej teoriji razumevanje ni nujno omejeno na kopičenje resničnih trditev, ampak 
vključuje tudi razumevanje pomenov, pojmov, stanj, odnosov in perspektiv. V tem 
smislu epistemski prispevek literature ni v tem, da kot znanstveni učbeniki posreduje 
dejstva o svetu, temveč je neke vrste medij, ki bralcem omogoča, da človeške 
izkušnje, moralne konflikte in socialne strukture umestijo v koherenten okvir. Za 
razliko od propozicionalnega védenja razumevanje ni omejeno na realistično fikcijo 
in dela, ki referirajo na realne dogodke, ampak se razteza na modernistična dela, 
satiro, fantazijo in druge domiselne žanre.  
 
V primerih za obravnavo literature kot sredstva za »razširjanje razumevanja« se 
Mikkonen sklicuje na modernistične romane Virgine Woolf. Predpostavlja, da gre za 
dela, ki presegajo »zgolj« posredovanje propozicijskega védenja. S svojo 
kompleksnostjo, osredotočenostjo na notranja stanja posameznika in nenavadno 
predstavitvijo delovanja človeškega uma naj bi besedila, kot je Gospa Dalloway (1976) 
prispevala k razširjenemu razumevanju. Meni, da je modernistična proza odlična 



38 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

podlaga za epistemološko obravnavo, saj njeni avtorji raziskujejo vprašanja, kot je 
»Kaj je mogoče vedeti?« in se osredotočajo na mentalni svet likov. Da lahko tudi 
takim delom pripišemo epistemsko vrednost, podpirajo tudi namere njihovih 
avtorjev. Mikkonen se nanaša na programski spis Moderna proza Virginije Woolf 
(1925), kjer pisateljica zavrača mimetično prikazovanje sveta z linearnim potekom 
dogodkov v zgodbi in poziva k fragmentiranim zgodbam, ki zajemajo človekovo 
kompleksno ter neurejeno subjektivno izkušnjo. O tem, da tudi taki zapisi pozitivno 
vplivajo na kognitivne procese, pričajo literarne kritike, ki v delih vidijo »realistično 
globino«.  
 
Mikkonen vseeno priznava problem zanesljivosti avtorjev, s katerim se sooča 
literarni kognitivizem, vendar samo v primeru, ko takšna dela obravnavamo preveč 
neposredno oz. mimetično. Preprosto vživljanje v fikcijske like ne prinaša nujno 
resničnega spoznanja o duševnih stanjih. Virginia Woolf, denimo, ni bila 
psihologinja s poglobljenim védenjem o shizofreniji. Njene literarne upodobitve 
shizofrenega živčnega zloma pri Septimusu Smithu zato po kritiki antikognitivistov 
ne zagotavljajo upravičenega védenja o shizofreniji. Še več, nekateri kritiki (npr. 
Harold, 2016, str. 383) trdijo, da lahko take predstave ustvarijo iluzijo védenja, ki je 
epistemološko in etično vprašljiva ali celo škodljiva.  
 
Namesto natančnega posnemanja realnosti se Virginia Woolf poslužuje umetniške 
konstrukcije zavesti posameznikov. Zdi se, da se z odpovedjo mimetičnemu 
prikazovanju realnosti, modernizem izogne kritiki o avtorjevi zanesljivosti, saj 
epistemološka vrednost teh del ni v realističnem prikazovanju mentalnih bolezni, 
ampak v širjenju bralčevih kognitivnih okvirjev s prikazovanjem kompleksnosti 
delovanja zavesti, notranjega monologa posameznika ipd. Tu ne gre več za 
pridobivanje védenja v smislu podajanja trditev, ampak za usvajanje razumevanja 
preko literarnega sloga, načina pripovedi in zgradbe del ter s posebnim umetniškim 
jezikom.  
 
Mikkonen zagovarja, da modernistični romani prav s svojo nenaravnostjo razširjajo 
bralčeve kognitivne okvire in s tem dosegajo epistemsko vrednost. Ne ponujajo 
enoznačnih odgovorov, ampak izzivajo raziskovanje in prevrednotenje konceptov, 
ki jih bralec že pozna. Modernistična in postmodernistična dela nas pogosto 
zmedejo. Po Mikkonenu ta zmeda ni epistemska pomanjkljivost, ampak dragocen 
element, morda edinstven fikciji, ki bralca »predrami iz dogmatičnega mišljenja, ga 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 39. 
 

 

opozori na lastne poenostavitve ter ga spodbudi k prevpraševanju in reviziji njegovih 
konceptualnih virov«. S tem naj bi literatura razkrivala naše kognitivne omejitve in 
predstavljala možnosti za novo razumevanje različnih aspektov življenja.  
 
Če povzamemo: neokognitivistična pozicija, kot jo zagovarja Mikkonen, epistemsko 
vrednost fikcijskih del vidi v posredovanju razumevanja z ozirom, da slednjega ne 
dobimo iz objektivnih resnic, ki jih moramo izluščiti iz dela. Razumevanje 
pridobivamo s procesom vključevanja v branje fikcije. Med branjem potekajo miselni 
procesi, ki vodijo k prevpraševanju obstoječih prepričanj o svetu, poglabljajo 
razumevanje tistega, kar nam je že znano in morebiti celo razkrivajo nove pojmovne 
povezave. Zmeda in dvoumnost fikcijske literature nimata samo umetniške 
vrednosti, temveč sta »kognitivno dragoceni«, ker nas opozarjata na prehitre 
poenostavitve, ki smo jih ponotranjili, in na dogmatične predpostavke, ki so se nam 
do vključenosti v bralni proces nekega dela zdele samoumevne. Hkrati nas takšna 
dela pogosto spodbujajo k etičnemu premisleku. Literarna dela razlagajo in s tem 
ponujajo vpogled v najrazličnejše čustvene procese (npr. potek žalovanja) in potek 
posameznikovih dejanj, njihova umetniška struktura (zunanja forma) pa nam 
omogoča vpogled v literarne sheme in tehnike pripovedovanja. Tudi obliko 
literarnih del lahko obravnavamo kot »kognitivno korist«, saj v delih opazimo razne 
retorične elemente, ki jih srečamo tudi izven fikcije (npr. zavajanje v oglasih ali 
političnih govorih). Razumevanje, ki ga posreduje literatura, je relacijsko, kar 
pomeni, da ga pogojujejo kompetenca bralca, interpretativni okvir, predznanje in 
interes. Na kratko, epistemska vrednost literature je utemeljena v njeni sposobnosti, 
da prek kompleksnosti, dvoumnosti in umetniške forme spodbuja refleksivno in 
dinamično razumevanje sveta.  
  
Zaenkrat kaže, da je razumevanju kot osrednji epistemski vrednosti fikcije vredno 
posvetiti več pozornosti. Ugovor, da je definicija epistemske vrednosti literature kot 
zgolj kopičenja resničnih trditev preozka, upravičujejo razne institucije, ki se 
ukvarjajo z umetnostjo in je nikakor ne dojemajo ločeno od kognitivnih koristi. 
Literarna ekokritika na primer v znanstvenofantastičnih in distopičnih žanrih vidi 
možnost za opozarjanje na problematiko antropocentrizma in nevarnosti podnebnih 
sprememb.1 Vpeljava razumevanja omogoča, da potrdimo intuicijo o pozitivnem 

 
1 To npr. izpostavlja študija Jožice Čeh Steger: Roman o podnebnih spremembah med znanstveno fantastiko in realnimi 
izkušnjami (2024). 



40 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

kognitivnem prispevku literature, čeprav nas ta pogosto zmede, zavaja in celo 
predstavlja nevarne pogoje za to, da oblikujemo škodljiva prepričanja.  
 
Ampak, ali je sploh prav, da literaturi pripisujemo epistemsko funkcijo? Teorijam, ki 
v umetniških delih vidijo predvsem zmožnost predajanja znanja, se pogosto očita, 
da pozabljajo estetsko vrednost in umetniške stvaritve v prvi vrsti napačno dojemajo 
kot didaktični pripomoček. Ostaja še najradikalnejši ugovor literarnim kognitivistom 
– tudi če imajo fikcijska dela zmožnost posredovati bodisi védenje bodisi 
razumevanje, kognitivni prispevek, ki pridobimo bralci, ne doda ničesar k njihovi 
literarni vrednosti (Kroon in Voltolini, 2024).  
 
6 Odnos med epistemsko in estetsko vrednostjo literature 
 
Peter Lamarque in Stein Haugom Olsen sta v vplivnem delu Truth, Fiction, and 
Literature (1994) oblikovala argument za teorijo fikcije »brez resnice« (angl. »no-truth« theory 
of fiction). Čeprav priznavata možnost, da fikcijska dela vsebujejo neke resnice o svetu, 
trdita, da resničnost trditev v fikcijskih delih nima nikakršnega pomena za njihovo 
literarno vrednost. Ob branju del sicer pogosto dobimo nek uvid v to, kako je na 
primer doživeti izgubo bližnjega, imaginativno vključevanje v fikcijo po tem stališču 
nikakor ne more rezultirati v védenju ali razumevanju v strogo epistemološkem 
smislu. Ne oporekata, da literatura ponuja priložnost za pristno »imaginativno 
izkušnjo«, ki pusti nek vtis. Vendar po tem stališču taka izkušnja ne more biti 
epistemološko utemeljena.  
 
Lamarque (npr. 2010) idejo razvije naprej in poudarja, da so kognitivni pridobitki 
literature zunanji glede na njeno primarno, estetsko funkcijo. Delo samo naj ne bi 
vsebovalo posebne epistemske vrednosti, saj je védenje (ali poglobljeno 
razumevanje), ki ga pridobimo z branjem, odvisno od bralčevega predhodnega 
védenja in njegove interpretacije, ne pa od česarkoli, kar bi bilo notranje delu. S tega 
vidika bi pripisati literaturi funkcijo posredovanja razumevanja pomenilo napačno 
obravnavanje njene estetske in imaginativne funkcije kot epistemološke. Vrednost 
literature je temu sledeč predvsem v njenih estetskih lastnostih, ne v njeni domnevni 
sposobnosti posredovanja védenja ali razumevanja.  
 
Kritike epistemske vrednosti literature se loti z več vidikov. Najprej opozarja, da so 
resnice, ki jih lahko pridobimo iz besedil, pogosto tako trivialne, da jih ne moremo 
obravnavati kot epistemsko pomembnih. Če literarno delo razumemo zgolj kot 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 41. 
 

 

»nosilec spoznanj«, bistveno zreduciramo njegovo vrednost. Prava vrednost dela je 
v njegovi izrazni moči in posebnem jeziku, ne v sporočanju dejstev in preverljivih 
trditev. Kot primer navede Shakespearjeva dela. Opis spanca, ki ga beremo v 
Macbethu (2016), nam z vidika informacij o svetu ne pove ničesar novega. Vseeno 
nas opis navduši, vendar ne zaradi kognitivnega doprinosa, temveč zaradi posebnega 
sloga in rabe besed (2010, str. 376).  
 
Na pomen predhodnega védenja, kot je, na primer, poznavanje zgodovinskega 
ozadja, žanra dela in specifičnih dogodkov, ki so za določeno delo pomembni, 
opozarjajo tudi literarni kognitivisti. Točno to izpostavlja Friend (2014) s pojmom 
fikcijske kompetence. Bralec, ki nima ustreznih kompetenc, dela ne bo razumel. Če 
beremo Filio ni doma in nimamo nobenega predznanja o problemih dvojne vzgoje in 
omejevanja svobode v totalitarnih režimih, ne bomo pridobili razumevanja, da delo 
predstavlja kritiko takšne ureditve. Ampak, enako bralno kompetenco zahteva tudi 
estetsko vrednotenje dela. Težko bi dokazali, da cenimo romane Virginie Woolf 
samo zaradi njenega pisateljskega sloga, če jih ne bi znali vsaj v grobem 
kontekstualno nekam umestiti.  
 
Naprej, večina kognitivistov bo sprejela, da literarni teksti v svojem bistvu niso 
neposredni nosilci dejanskih informacij. Toda to ne pomeni, da je kakršna koli 
kognitivna vrednost, ki jo nudi literatura, zgolj naključna in zunanja. Nasprotno, 
neokognitivisti, kot je Jukka Mikkonen, trdijo, da literatura omogoča posebno 
razumevanje, ki je neločljivo povezano z branjem fikcije. Razumevanje, kot ga 
opredeljuje Mikkonen (2021), je relacijsko in se z branjem v stopnjah vzpostavlja z 
aktivnim vključevanjem v proces raziskovanja konceptov, prevpraševanjem že 
oblikovanih prepričanj, s spoznavanjem lastnih omejitev ipd. Vse to je posredovano 
skozi kompleksne in pogosto dvoumne literarne oblike.  
 
Ko beremo Mollyjin monolog iz Uliksesa (1993), je način pripovedi tisti, ki bralcu 
posreduje razumevanje, kaj je tok misli. Uporabljenih je izjemno malo ločil, 
fragmente misli, ki preskakujejo iz ene v drugo, povezujejo le nakopičeni vezniki, ki 
ohranjajo občutek kontinuitete. Nenehno menjavanje tem, raba preprostih, 
neknjižnih in vulgarnih izrazov, nenaravne stavčne strukture ipd. bralcu omogočijo 
pristen občutek vpogleda v miselni proces posameznika. V tem primeru je sama 
struktura pripovedi tista, ki nam nekaj posreduje. To nekaj se zdi smiselno definirati 
kot razumevanje delovanja miselnega procesa, če izpolnjujemo pogoje 
kompetentnega bralca (imamo neko predhodno védenje o žanru dela, toku misli in 



42 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

miselnih procesih kot takih). Z obliko pripovedi Joyceovo delo spodbuja in veča 
naše razumevanje, kar pomeni, da je razumevanje kot epistemska vrednost vključeno 
v estetsko obliko. To podpirajo tudi manifesti in eseji avtorjev o lastnih intencah. 
Mikkonen (2021) navaja programski spis Virginie Woolf, ki poziva pisatelje, naj že z 
načinom pisanja prikažejo človekovo zavest.   
 
Čeprav ne zanika, da je literatura lahko kognitivno koristna v smislu spodbujanja 
empatije in poglabljanja razumevanja, ki ga že imamo, Lamarque strogo zavrača 
možnost pridobivanja novih prepričanj ali preverljivih dejstev samo iz dela. Trdi, da 
v najbolj optimističnem pogledu literarno delo lahko dodatno pojasni, kar že vemo. 
S tem naj bi se potrjeval ugovor trivialnosti, ker nam z epistemološkega vidika fikcija 
ne more zanesljivo podati ničesar novega. Vpelje razlikovanje med fikcijo in 
filozofijo, pri čemer naj bi bila slednja središčno usmerjena v širjenje razumevanja in 
jo cenimo ravno zaradi kognitivnih koristi, cilj fikcije pa naj bi bil v prvi vrsti estetski 
užitek in imaginativna vpletenost. To dodatno podpira ugotovitev, da so preveč 
didaktična dela običajno literarno manj cenjena. Učenje iz literature je zato prej 
stranski učinek kot bistveni cilj (Lamarque, 2010, str. 380–382). 
 
Lamarquova kritika grozi s trivializacijo epistemske vrednosti fikcije. 
Neokognitivistično pojmovanje razumevanja, kot ga predstavlja Mikkonen, se 
trivialnosti, kot je golo ponotranjenje že znanega, izogne. Vloga fikcije v kontekstu 
spoznanja je globoka prav zato, ker fikcija s posebno obliko in načinom tisto, kar 
nam je morda že znano, organizira v nove mreže pomenov. Vendrell Ferran 
radikalizira Mikkonenovo teorijo in poudarja, da je razumevanje, pridobljeno iz 
fikcije, transformativno. To pomeni, da preoblikuje naše poglede in interpretativne 
sposobnosti, s čimer vpliva na spremembo v nas samih (Vendrell Ferran, 2024, str. 
33–35). 
 
Formalna in stilistična kompleksnost dobre fikcije bralce prisili, da se specifičnih 
problemov lotijo drugače, s čimer razvijejo nove sposobnosti razmišljanja in 
interpretacije, ki segajo preko področja literature. To nikakor ni nepomemben 
dosežek. Oblika in način pripovedi dobrih del je zasnovana tako, da spodbuja 
razmišljanje, nove povezave konceptov, v ekstremnih primerih morda celo doseže, 
da spremenimo lasten pogled na svet. Namen avtorjev je pogosto voditi bralce do 
razumevanja v tem pomenu. Thomas Mann je na primer skušal rekonstruirati naše 
ustaljene predstave o Nemcih, ki v nacizmu sprva niso videli grožnje in so pasivno 
dopustili kasnejše vojne zločine. V Dr. Faustusu nam z bogato metaforiko, 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 43. 
 

 

retoričnimi sredstvi, ironijo in posebno izbiro pripovedovalca  skuša vzbuditi 
razumevanje razcepljene zavesti nemškega intelektualca, razpetega med zvestobo 
domovini in spoznanjem, da je njegov narod (in z njim on) krivec za katastrofalno 
nasilje.  
 
Iris Vidmar Jovanović ostro zavrača Lamarquovo strogo razlikovanje med filozofijo 
in fikcijo. Pokaže, da se fikcijska dela, enako kot filozofska, pogosto poslužujejo 
epistemoloških praks, kot so pojasnjevanje konceptov, refleksija in moralno 
prevpraševanje. Izpostavlja, da se področji razlikujeta v metodi, ena argumentira, 
druga pripoveduje, vendar sta prej kot nasprotni  komplementarni. Čeprav se 
razlikujeta v slogu in strukturi, ju družijo skupne teme in kognitivni potencial 
(Vidmar Jovanović, 2017, str. 381–385).  
 
V odgovor na Lamarquovo skrb, da epistemološko vrednotenje fikcije to zreducira 
na didaktično orodje, je pomembno opozoriti, da razumevanje ne izhaja le iz 
vsebine, ampak tudi iz oblike – pripovednih tehnik, perspektiv in jezika, skozi 
katerega se prenaša pomen. Če se ozremo po številnih literarnih kanonih, hitro 
vidimo, da je literatura že v preteklosti imela močno didaktično funkcijo. Res je, da 
preobsežno in neposredno poučevanje v literaturi ni dobrodošlo. Vendar, tako pisci 
fikcije kot literarna veda priznavajo, da se dobra leposlovna dela zmeraj na nek način 
povezujejo z realnim svetom, pogosto zato, da nam pokažejo, da smo ljudje in 
družbe bolj kompleksni, kot domnevamo. Preusmeritev osredotočenosti iz 
propozicionalnega védenja na razumevanje implicira, da epistemska vrednost 
literature ni stranski »bonus«, temveč je njen ključni del. Literarna teorija se tudi v 
najbolj konzervativnih oblikah lahko otrese strahu, da se z obravnavo razumevanja 
mojstrovine, kot je Gospa Dalloway (1976), reducira na golo moraliziranje ali 
didaktično lekcijo. 
 
7 Sklep 
 
Intuicija nas nagovarja k prepričanju, da so literarna besedila več kot goli estetski 
užitek. Institucije, ki so del literarnega sistema, vse bolj opozarjajo na različne 
funkcije literature, med drugim na epistemsko. Tudi izobraževalni sistem, ki v 
kulturnem spominu ohranja kanonizirano fikcijo, se osredotoča na vrednotenje 
literature na način, ki povezuje estetiko in epistemologijo. Z razpravo sem skušala 
ubraniti prepričanje, da literarna dela pomembno prispevajo k razumevanju sveta in 



44 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

človeške izkušnje. Seveda ne vsa, se pa zdi, da ta zmožnost sega dlje od realističnih 
žanrov, ker nam ponuja več kot izolirane resnične propozicije.  
 
Sodeč po stališčih literarnega neokognitivizma, je resničen kognitivni potencial 
fikcije veliko obsežnejši. Razumevanje kot holistična sposobnost »globljega« 
dojemanja širših vzorcev, odnosov in perspektiv, ki oblikujejo naše pojmovanje 
družbenih kontekstov, moralnih dilem, psiholoških stanj ipd., zavrne očitek, da je 
epistemska vrednost del, ki vedenja ne podajajo z dobesednimi resnicami, trivialna.  
 
Celostna vrednost fikcije se kaže v tem, da reorganizira naše koncepte o svetu, 
poglablja znanje in omogoča, da že znane pomene povežemo v nove, drugačne 
mreže. V tem se povezuje s filozofijo, s to razliko, da nas k razumevanju vabi manj 
eksplicitno in pri tem vključuje estetsko obliko. Fikcije, od realističnih do sodobnih 
znanstvenofantastičnih romanov, nas vabijo, da z drugačnimi miselnimi orodji 
prevprašujemo in reinterpretiramo položaje, o katerih že imamo védenje, a njihovo 
kompleksnost uzremo s povezavo kognitivne in estetske izkušnje. Fikcija se po teh 
teorijah izkaže za prostor, kjer sta estetska in epistemska funkcija medsebojno 
povezani in skupaj dodajata k celostni vrednosti dela. Zmožnost posredovanja 
razumevanja je torej bistveni del dobre literarne izkušnje.  
 
Filozofija fikcije je primer izjemno interdisciplinarnega področja, saj združuje 
sodobno epistemologijo, estetiko, literarno vedo in kognitivne znanosti. Ker 
neokognitivisti izpostavljajo pomen bralčeve vloge in razumevanje definirajo 
relacijsko, se zdi ustrezno razmisliti o Currijevi (2020) zahtevi po empiričnih dokazih. 
Teoretske trditve o vlogi fikcije so optimistične, vendar je smiselno na primerih 
preveriti, koliko razumevanja, kot ga definira neokognitivizem, fikcijska dela 
dejansko prispevajo. Temeljni pojmi in pogoji so zastavljeni. Podporo za empirično 
raziskavo lahko nudi eksperimentalna filozofija, ki bi s svojimi metodami omogočila 
vpogled v to, kako vplivna (v kognitivnem smislu) so literarna dela v resnici.  
 
 
Viri in literatura 
 
Abbott, E. A. (2018). Dežela Ravnina: pripovedka o več dimenzijah z avtorjevimi ilustracijami. UMco. 
Bojetu, B. (1980). Filio ni doma. Državna založba Slovenije. 
Bondy, P. (b. d.). Epistemic value. V J. Fieser in B. Dowden (ur.), Internet Encyclopedia of Philosophy. 

https://iep.utm.edu/epistemic-value/ 
Currie, G. (2020). Imagining and knowing: The Shape of Fiction (1. izdaja). Oxford University Press. 



M. Nemec: Razumem zgodbo – razumem svet? Razumevanje kot epistemska vrednost fikcije 45. 
 

 

Čeh Steger, J. (2024). Roman o podnebnih spremembah med znanstveno fantastiko in realnimi 
izkušnjami. Jezik in slovstvo, 69(1-2), 151–163. 

Danielewski, M. Z. (2000). House of leaves. New York: Pantheon Books. 
Friend, S. (2012). Fiction as a Genre. Proceedings of the Aristotelian Society, 112(2), 179–209. 
Friend, S. (2014). Believing in Stories. V G. Currie, M. Kieran in A. Meskin (ur.), Aesthetics and the 

sciences of mind (str. 227–248). Oxford University Press. 
Goldman, A. I. (1976). Discrimination and Perceptual Knowledge. The Journal of Philosophy, 73(20), 

771–791. 
Green, M. (2022). Fiction and Epistemic Value: State of the Art. British Journal of Aesthetics, 62(2), 273–

289. 
Harold, J. (2015). Literary Cognitivism. V J. Gibson in N. Carroll (ur.), The Routledge companion to 

philosophy of literature (str. 382–393). Routledge. 
Jančar, D. (2017). In ljubezen tudi. Beletrina. 
Kroon, F. in Voltolini, A. (2024). Fiction. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ur.), The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy (izdaja poletje 2024). 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/fiction/ 

Lamarque, P. (2010). Literature and Truth. V G. Hagberg in W. Jost (ur.), A Companion to the Philosophy 
of Literature (str. 367–384). Wiley-Blackwell. 

Lamarque, P. in Olsen, S. H. (1994). Truth, fiction, and literature: A philosophical perspective. Clarendon 
Press. 

Mann, T. (1986a). Doktor Faustus. Življenje nemškega skladatelja Adriana Leverkühna, kakor ga pripoveduje 
neki prijatelj (1. knjiga, prev. M. Mihelič). Cankarjeva založba. 

Mann, T. (1986b). Doktor Faustus. Življenje nemškega skladatelja Adriana Leverkühna, kakor ga pripoveduje 
neki prijatelj (2. knjiga, prev. M. Mihelič). Cankarjeva založba. 

Mikkonen, J. (2021). Philosophy, Literature and Understanding. Bloomsbury Publishing. 
Orwell, G. (2005). Animal Farm. 1st World Library. 
Shakespeare, W. (2016). Macbeth (Let. 95, š 13, str. 84). SNG Drama. 
Sosa, E. (2007). A Virtue Epistemology: Apt Belief and Reflective Knowledge, vol. I. Oxford University Press. 
Joyce, J. (1993). Ulikses. Cankarjeva založba. 
Vendrell Ferran, I. (2024). Understanding as Transformative Activity: Radicalizing Neo-cognitivism 

for Literary Narratives. Philosophia, 52(1), 29–36. 
Vidmar, I. (2017). On Literary Cognitivism From the Perspective of Difference Between Literature 

and Philosophy. Synthesis philosophica, 64(2), 371–386. 
Woolf, V. (1976). Gospa Dalloway (prev. T. Debeljak). Ljubljana: Mladinska knjiga. 
Woolf, V. (1919). Moderna proza. V V. Woolf, The Common Reader (slov. prevod, 1967). Državna 

založba Slovenije. 
 
 
  



46 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA.   
 

 

 
 
 





 

 

 
 
 



ANALIZA 
Let. 29, št. 1, str. 49–72, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.49-72.2025 
CC-BY, besedilo © Toplak, 2025 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 ANALIZA ČASA PRI WITTGENSTEINU IN 
MERLEAU-PONTYJU 

  
Sprejeto 
9. 10. 2025 
 
Pregledano 
30. 11. 2025 
 
Izdano 
17. 12. 2025 

ALJOŠA TOPLAK 
Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana, Slovenija 
aljosa.top@gmail.com 
 
DOPISNI AVTOR 
aljosa.top@gmail.com 
 

Ključne besede 
Wittgenstein,  
Merleau-Ponty,  
fenomenologija časa, 
filozofija duha, 
filozofija jezika 

Izvleček Trdil bom, da Wittgenstein razloči tri smisle, v 
katerem govorimo, da vsebino naše zaznave vidimo. Ti smisli 
so: videti v dobesednem smislu, kot barve in oblike; videti v 
nekem zavestno vzpostavljenem oziru, kot prepoznati zajca v 
iluziji raca–zajec; ter videti v nekem spontanem oziru. To 
izhodišče bom primerjal z idejo pojmovnega horizonta, s 
katero Merleau-Ponty čas tolmači kot eksistencialno situacijo. 
Pokazal bom presenetljivo podobnosti misli dveh filozofov, še 
posebej, ko se srečata v razmislekih v Opazkah o filozofiji 
psihologije, kjer si Wittgenstein zamišlja hipotetičnega človeka, ki 
je »slep za pomene«, ter interpretaciji anomaličnega vedenja 
bolnika, ki trpi za možgansko poškodbo, ki jo najdemo v 
Merleau-Pontyjevi Fenomenologiji zaznave. Merleau-Pontyja bom 
nato umestil v diskurz okoli treh modelov časovne zavesti, ki 
jih grobo delim v retencijske, razsežnostne ter kinematske 
modele. Prispevek sklenem z Wittgensteinovo delitvijo med 
časom kot fenomenalnim in javnim koordinatnim sistemom. S 
tem si bomo izdelali nekaj plodovitih podob za razmišljanje o 
pojmu časa. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 1, pp.49–72, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.49-72.2025 
CC-BY, text © Toplak, 2025 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

ANALYSIS OF TIME IN WITTGENSTEIN AND 
MERLEAU-PONTY 

 

 Accepted  
9. 10. 2025 

 
Revised 

30. 11. 2025 
 

Published 
17. 12. 2025 

ALJOŠA TOPLAK 
University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenia 
aljosa.top@gmail.com  
 
CORRESPONDING AUTHOR 
aljosa.top@gmail.com 
 

Abstract I will argue that Wittgenstein distinguishes three 
senses in which we speak of seeing the content of our 
perception. These senses are: seeing in the literal sense, as 
colors and shapes; seeing in some consciously established 
regard, such as recognizing a rabbit in the duck-rabbit illusion; 
and seeing an aspect in some spontaneous regard. I will 
compare this starting point with the idea of the conceptual 
horizon, through which Merleau-Ponty interprets time as an 
existential situation. I will show the surprising similarities in the 
thought of these two philosophers, especially when they meet 
in the reflections in Remarks on the Philosophy of Psychology, where 
Wittgenstein imagines a hypothetical person who is “aspect-
blind,” and the interpretation of the anomalous behavior of a 
patient suffering from brain damage, which we find in Merleau-
Ponty’s Phenomenology of Perception. I will then situate Merleau-
Ponty within the discourse surrounding three models of 
temporal consciousness, which I roughly divide into 
retentional, extensional, and kinematic models. I conclude the 
contribution with Wittgenstein’s distinction between time as a 
phenomenal and a public coordinate system. Through this, we 
will develop some fruitful images for thinking about the 
concept of time. 

Keywords 
Wittgenstein,  

Merleau-Ponty, 
phenomenology of 

mind,  
philosophy of time, 

philosophy of language 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 51. 
 

 

1 Uvod 
 
Pričujoči članek je nastal iz želje, da bi si izdelal nekaj plodovitih podob oz. izhodišča 
za analizo časa. Že Sveti Avguštin piše, da »ne pozna govor nobene besede, ki bi mu 
bila bolj domača in znana in bi jo češče rabil kakor besedo čas« (2005, str. 253). Zato 
svetnika še toliko bolj bega paradoks, da pojma ni zmožen povsem osvetliti. Da bi 
ekspliciral pojem časa, se Plotin loti izločitvene metode, s katero skuša identificirati, 
kaj v zvezi s časom zgolj slučajno omenjamo. Tako npr. opazuje, da se čas nanaša na 
nekaj, kar je povezano z gibanjem, ter s tem, kar se giblje, ter z nečim na gibanju, ni 
pa nič od tega sámo (glej Plotin, 2005, str. 33–35). Kaj mu sploh ostane, ko vso to 
gibanje odbere? V slepi ulici zapiše, da se je »treba dvigniti do onega položaja, za 
katerega smo rekli, da je pri večnosti« (Plotin, 2005, str. 45) – in pojem izpeljati iz 
vidika platonistične metafizike. Potem je tudi jezikovna analiza odveč. 
 
Mi si bomo dovolili nekaj več kroženja okrog pojma časa. Bergson nam predlaga, da 
do pojma pristopajmo z odprtostjo do možnosti večglasja, saj »če izbiramo kar se da 
raznotere podobe, bomo preprečili, da bi si katera izmed njih prilastila mesto 
intuicije« (1977, str. 156). Tudi Wittgenstein se zateka v karseda raznolike analogije 
oz. slike, da bi nam te preprečile vnos metafizičnih predpostavk o času. Ko skuša 
govoriti o času, nas svari: »Pravkar smo uporabili metaforo in zdaj nas metafora 
tiranizira. Dokler ostanem v jeziku te metafore, sem nezmožen, da bi se premaknil 
izven nje« (FO, §49)1. Če si tukaj sposodimo nagovor iz Wittgensteinovih Filozofskih 
raziskav, bo cilj pričujočega besedila prikazati sprehod po »pokrajinskih skicah, ki so 
nastale na teh /…/ poteh« (FR, str. 7), ko sem skušal iz nekaj gledišč misliti o pojmu 
časa. 
 
Najprej bom sledeč Wittgensteinu razločil tri smisle, v katerem govorimo, da vsebino 
naše zaznave vidimo; to nas bo vodilo do pojma pojmovnega horizonta, s katerim bomo 
sledeč Merleau-Pontyju čas tolmačili kot eksistencialno situacijo. Potem bomo Merleau-
Pontyja umestili v diskurz okoli treh modelov časovne zavesti, preden bomo sklenili 
z Wittgensteinovo delitvijo med časom kot fenomenalnim in javnim koordinatnim 
sistemom. S tem pa si bomo že izdelali nekaj plodovitih podob. 
  

 
1 Za kazalo krajšav glej bibliografijo. 



52 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

2 Trije smisli »videnja« pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 
 
Avguštin se v svojem poskusu opredelitve časa najprej zateče v nekoliko mračnjaško 
izjavo, da »prihaja eden [čas] iz neke skrite notranjosti na svetlo, ko postaja iz 
prihodnjega sedanji, drugi pa se pogreza v neko skrivnost temo, ko postaja iz 
sedanjega pretekli« (2003, str. 257). Temo, iz katere vznika in v katero se tok časa 
pogreza, svetnik prepozna kot »prostor v duši«. Kot pravi, »zakaj le v duši bivajo časi 
kot te vrste trojstvo, drugje jih ne vidim: sedanji glede preteklosti je spomin, sedanji 
glede sedanjosti je vpogled, sedanji glede prihodnosti je pričakovanje« (2003, str. 
259). Avguštin nas verjetno drega v smer, ki bi jo danes imenovali presentizem (glej 
Barry 2023, §2.2). Po presenetizmu preteklost in prihodnost predstavljata tisto 
imaginarno, ki ga obujamo z intelektualnimi akti spominjanja in pričakovanja, 
sedanjost pa je vpogled v stanje stvari kot dejansko so. Zaslon tega računalnika pred 
menoj mi je dan na drugačen način kot hrbtna stran, ki je ne vidim, a vem, da je tam. 
Če si sposodimo frazeologijo Wittgensteinovih Opazk o filozofiji psihologije, bi lahko 
rekli, da nam je sedanjost dana dobesedno, tako kot se našemu pogledu dobesedno 
razpirajo »barve in oblike«2, v nasprotju z aspekti videnega, ki se nam ne dajejo v 
dobesednem smislu, ampak jih videnemu pri-vidimo (npr. videti zajca v sloviti skici 
raca-zajec – glej OFP I, §1041). To, da obliko računalnika pred seboj prepoznam kot 
računalnik, in da praske na ekranu vidim kot znamenje neke preteklosti, je tisto, za 
kar tukaj trdim, da je pri-videno. Kot v Fenomenologiji zaznave zapiše Merleau-Ponty, »te 
sledi [preteklosti] nas same zase še ne usmerjajo v preteklost: so sedanje; in če v njih 
najdem znak kakšnega 'prejšnjega' dogodka, to pomeni, da imam občutek za 
preteklost, saj v sebi nosim ta pomen« (FZ, str. 419). 
 
Zdi se, da tega pomena ne obujam z diskretnim intelektualnim aktom. Kot Merleau-
Ponty nadaljuje, »ne predstavljam si svojega dneva, ampak ta visi na meni z vso svojo 
težo« (FZ, str. 422). V nekem trenutku C odzvanjata trenutek A in B, s svojo težo 
ali lahkotnostjo pa se najavlja tudi D – trenutki skupaj tvorijo »neke vrste naravno 
in prvotno enotnost« (FZ, str. 422), ki pojasnjuje, zakaj je npr. posamičen ton 
skladbe tako trdovratno zaznamovan z melodijo, v kateri nastopa. Da bi sedanji 
trenutek izpel iz gostote časa, ki ga obdaja, in da bi svojo držo odtujil na način, da bi 
računalnik pred seboj zagledal kot nekaj brez zgodovine, bi bilo potrebno določeno 
prilagajanje mojega pogleda. Ko se Wittgenstein prebija do zadnjih tez Logično-

 
2 Gre za frazo, ki jo Wittgenstein občasno vpeljuje za opisovanje “neposredno danega” (glej npr. OFP I, §85, §169, 
§964, §1023). 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 53. 
 

 

filozofskega Traktata, nam predlaga, da ravno takšna brezčasnost razpira »pravi pogled 
na življenje«: 
 
Smrt ni dogodek življenja. Smrti ne doživimo. Če se pod večnostjo ne razume 
neskončnega časovnega trajanja, ampak brezčasnost, potem živi večno ta, ki živi v 
sedanjosti. Naše življenje je prav tako brezkončno, kot je brezmejno naše vidno 
polje. (T6.4311) 
 
V Vojnih dnevnikih Wittgenstein brezčasnost povezuje s potujenim, brez-interesnim 
gledanjem na življenje, ki ga pooseblja soočanje z umetniškim delom. To »je 
predmet, kot ga vidimo sub specie aeternitatis [iz vidika večnosti oz. brezčasno]; in 
dobro življenje pomeni svet videti sub specie aeternitatis. Tukaj sovpadata estetika in 
etika« (Ms-103, 54r). Dejstvo, da je predmet potujen oz. pretolmačen, ko ga zagledamo 
v luči estetike, kaže na pomenski pečat, ki ga v predmete položimo, še preden pride 
do izrecnega intelektualnega akta; obrnimo se k Heideggerju, ki pravi, da so predmeti 
umetnosti najprej prisotni kot vsakdanje stvari: 
 
Slika visi na steni kot lovska puška ali klobuk. Slika, npr. tista van Goghova, ki 
prikazuje par kmetski čevljev, popotuje z razstave na razstavo. Dela so tovorjena kot 
premog iz Porurja ali drevesna debla iz Schwarzwalda. Med bojnim pohodom so bile 
Hölderlinove himne spravljene v torbo kakor pribor za čiščenje čevljev. Beethovnovi 
kvarteti leže v skladišču založbe kakor krompir v kleti. (2015, 10) 
 
Slika je podoba v okviru, ki dopolnjuje dekoracijo sobe. Presegajoč te neposredne 
podrobnosti pa jo lahko zremo kot nekaj lepega in kot nekaj, kar se vpenja v 
univerzalno človekovo izkušnjo – prepoznamo jo kot utelešenje umetniškega izraza, 
ki spregovori čez prostor in čas. Že Nietzsche na neki točki ugotavlja, da se nam 
»svet in obstoj zgolj s tem, da se nam pokažeta kot estetski fenomen, za veke vekov 
upravičita« (1910, str. 183). Če tudi dogodke lastnega življenja prepoznamo ne kot 
nekaj, kar je ujeto v posamičen čas in prostor, temveč kot del večje, brezčasne celote, 
v dogodkih življenja prepoznamo smisel: »ni bistvo umetniškega načina gledanja, da 
svet zre s srečnimi očmi« (Ms-103, 67r)? Wittgenstein, ki ga na fronti navdaja obup 
… 
  



54 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Od časa do časa postanem žival. Potem ne morem misliti na drugega kot na jesti, 
piti, spati. Grozljivo! Potem tudi trpim kot žival, brez možnost notranje odrešitve. 
Potem sem v nemilosti svojih potreb in strahov. Potem si ni mogoče zamisliti 
pravega življenja. (Ms-103, 19v) 
 
… lahko dogodke vpne v podobo življenja kot preizkušnje: 
Živi v notranjem miru! Kako pa prideš do njega? Samo tako, da živiš pobožno! Samo 
tako je možno prenesti življenje! (Ms-103, 10v) 
 
To so nekakšni vidiki dogajanja, ki jih Wittgenstein skuša zavestno prepresti v svoje 
doživljanje sveta. Ampak ta pogled pozablja, da svet že vidimo v nekem smislu, še 
preden mu ga zavestno pripisujemo. Ne vidimo ga torej zgolj dobesedno kot barve in 
oblike, njegovega smisla pa posredno skozi diskretno dejanje interpretacije. 
 
Tretji smisel, v katerem stvari vidimo, Wittgenstein nakaže v Opazkah o filozofiji 
psihologije. Zanimivo je, da to stori s pomočjo miselnega eksperimenta, kjer si zamisli 
človeka, ki je »slep za pomene« oz. »slep za gestalte« 
[Bedeutungsblinde/Gestaltblinde] (OFP I, §243; II, §478). Na nekem mestu namreč 
pravi, da si lahko predstavljamo človeka, ki posluša glasbo, a ne uspe zaznati 
melodije, tako da tone obravnava prozaično (OFP I, §342). Tak človek bi gledal 
fotografijo in razbral posamezne lastnosti, ne bi pa mogel zaobjeti celote in 
vzklikniti: »Ah, kakšen prizor!« (OFP I, §168). Če bi imel ta človek fotografski 
spomin in bi ga prosili, da sliko ponovno nariše, bi risal po podobnemu postopku, 
kot bo sliko nizal tiskarski stroj, kar bi nam dalo misliti, da »ni dojel predmeta kot 
predmeta«. Kar si je Wittgenstein zamišljal hipotetično, je za Merleau-Pontyja postala 
dejanskost v obravnavi bolnika, ki je trpel za poškodbo na možganih. Francoski 
fenomenolog nam pravi, da bolnik pomen nalivnega peresa ne bo zmožen dojeti, 
dokler ne bo opravil »pristnega dejanja interpretacije« (npr. se prestavil v konkretno 
situacijo, ki bo klicala po tem, da se podpiše na list papirja) – medtem ko bo za 
normalnega človeka veljalo, da mu predmeti že »govorijo« in praviloma imajo 
pomen, tudi ko niso vpeti v kontekst delovanja (glej FZ, str. 164). Za obravnavanega 
bolnika »svet več ne predlaga pomenov«, in »če bi nam bi povedal zgodbo, /…/ ne 
bo zaobjel melodične celote, temveč posamična dejstva, ki so nanizana ena za 
drugim« (FZ, str. 166). To je zato, ker predmeta ne vidi v tretjem smislu naše razdelitve, 
ki se s pečatom pomena že prisesa na svet kot bolj ali manj trdovraten madež – 
katerega praviloma šele z naporom odmislimo. To je tisti že-videti-kot, ki ne izhaja iz 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 55. 
 

 

izrecnega dejanja interpretacije (skica raca-zajec), temveč je že tam (Jezus Kristus v 
ikoni odrešenika). 
 
Zdi se mi, da se horizont časa sedanjemu trenutku razpira ravno v tem smislu, že-
videti-kot. Z drugimi besedami, konkretna sedanjost že samodejno privzema mesto 
indica neke preteklost in neke prihodnosti. Horizont časa se nam ne daje dobesedno, 
zato ga tudi ne gre iskati (»Če namreč preteklost in prihodnost obstaja, bi rad vedel, 
kje sta.« (Avguštin, 2003, str. 257)), vendar ga tudi izrecno ne obujamo skozi akt 
interpretacije. Zato je Husserl raje kot o spominu in pričakovanju govoril o retencijah 
in protencijah (glej Barry, 2023, §4.2) – pojma se nanašata na tisto okoliščino, po kateri 
se v dogodku C samodejno zadržita odmeva A in B, hkrati se nam tiho proglaša 
nastop dogodka D. Merleau-Ponty nas vabi k razmisleku, zakaj je avguštinska 
alternativa nevzdržna: 
 
Če bi imeli preteklost le v obliki izrecnih spominov, bi si jih v vsakem trenutku želeli 
vzbujati, da bi preverili njihov obstoj, tako kot to počne bolnik, ki ga opisuje Scheler; 
ta bolnik se je namreč obračal, da bi se prepričal, ali so objekti še vedno na svojem 
mestu /…/ (FZ, str. 425) 
 
Umanjkanje našega tretjega smisla videnja bi predstavljalo stanje, o katerem govori že 
Descartes, ko metodični dvom razločuje od polja »praktične gotovosti«, tega 
vseprisotnega horizonta vsakdanje zaznave (glej Feldman 1975, 38)? To je ta 
horizont, ki stopi v ospredje pojma priročnosti, ko nam Merleau-Ponty opisuje, kako 
sta »papir in moje nalivno pero tu zame, toda ne zaznavam ju izrecno, na svojo 
okolico v večji meri računam« (FZ, str. 422). Torej je ta samoumevnost, ki barve in 
oblike našim očem dela za nevidne; Wittgenstein ta način vsakdanje soočenosti s 
svetom nakazuje, Merleau-Ponty pa jo z neštetimi primeri dokazuje. Na tem mestu 
izpišimo in shematizirajmo to trojnost človekovega pogleda: 
 
− v dobesednem smislu, to pomeni videti kot vidimo barve in oblike; 
− v interpretativnem smislu, to pomeni videti kot-da, razbrati zajca v skici raca-zajec; 
− v praktičnem smislu, to pomeni že-videti-kot, predmet prepoznati na že vnaprej 

postavljenem ozadju sveta, kateremu pripada. 
  



56 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

3 Globinska zaznava pri Köhlerju, Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 
 
Tako Wittgenstein kot tudi Merleau-Ponty se v poskusu, da bi podčrtala naš tretji 
smisel videnja, zatečeta k razpravi globinske zaznave. Wittgenstein se sprašuje: 
»Lahko globino zares vidimo?« (OFP I, §85), preden odgovori pritrdilno – v kolikor 
besedo tolmačimo v praktičnem smislu. To obvladovanje globine lahko pojasnimo s 
človekovim razumevanjem paralakse in velikostne konstantnosti, vendar to še ne 
pomeni, da izhaja iz izrecne interpretacije prostora. Wittgenstein drugje vrsto 
razumevanja ponazarja z Morsovo abecedo – ko smo v pomen piskov enkrat 
posvečeni, njihov pomen razvidimo neposredno, brez »skritih mentalnih premikov«, ki 
bi se morali odviti v ozadju (OFP II, §564). Če se vrnemo na Wittgensteinovega 
»pomensko slepega« človeka, se zdi, da bi globino zares moral interpretirati izrecno 
– tako rekoč, obsojen bi bil na »analitično držo« (glej tudi OFP I, §169). Za nas pa 
se zdi, da globine praviloma ne rabimo presojati, ampak nam je že dana. 
 
V tem pogledu Wittgenstein zvozi pot med empirističnimi psihologi, ki so zatrjevali, 
da globino interpretiramo, ter gestaltskem psihologom Wolfgang Köhlerjem, ki je 
skušal dokazati, da globino vidimo v dobesednem smislu. Mikavna se zdi misel, da je 
gestaltovec pristal v tej zmedeni poziciji, ker ni uvidel možnosti pomenskega 
horizonta, kot sta si ga zamislila Wittgenstein in Merleau-Ponty. Köhler pravi, da 
»organizacija zaznave predhodi 'pomenu', npr. učenju imen, bogatega simbolizma ali 
praktične rabe; obstoj zaznavnih celot je pogoj za možnost 'pomena'« (GP, 82), kot 
da bi se brez vnaprejšnje organizacije vsebina zaznave porazgubila v nerešljivo 
atomarnih čutnih datah. Po Köhlerju se v empiristični psihologiji skuša doseči 
natanko tak pogled, ko se ob uporabi specifičnih tehnik in celo laboratorijskih 
pogojev gledalca skuša prestaviti v »analitično držo« do zaznave (GP, 47). V tej 
poziciji se npr. zdi, da je človek res manjši, ko se oddaljuje; tudi krožnik, gledan od 
strani, bomo videli kot elipso. Tem anonimnim barvam in oblikam, se zdi, je torej 
treba dati interpretacijo. 
 
Merleau-Ponty opisuje, kako se slikar priuči analitične drže s tem, ko iztegne roko in 
s čopičem meri dozdevno velikost videnega – na ta način tako rekoč zaslišuje naravo 
o tem, kako deli, kot so svetloba, sence, odsevi, barve itd., tvorijo celoto, ki jo skuša 
zaobjeti (FZ, str. 320). Analitična drža »odčara« svet na svoje komponente: vidi 
krožnik kot belo elipso, zaporedje hiš kot zaporedje zmeraj manjših objektov. 
Wittgenstein na nekem mestu reče, naj si zamislimo, da sliko narežemo na koščke, 
pri čemer naj bodo posamezni kosi zgolj trakci različne barve. Nek kos bo ponovno 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 57. 
 

 

pridobil pomen samo, ko bo znova vstavljen v celoto in na ta način postal nebo ali 
senca ali blago ali voda itd. (OFP, I, §266). To je tisto, kar Merleau-Ponty analitični 
drži naproti postavlja kot »normalno gledanje«, pri katerem je celo »črna packa na 
beli podlagi prežeta s pomenom« (FZ, str. 4). 
 
Köhler empirični psihologiji upravičeno očita, da analitično držo enači z normalnim 
gledanjem, s čemer spregleda učinke »drže« gledalca (GP, 52). Zamislimo si, da 
pogledamo mizo, polno listov papirja, med katerimi jih je nekaj v senci: »Če svoje 
zaznave ne preučim in se zadovoljim s prizorom kot celoto, bom rekel, da so vsi listi 
videti enako beli.« (FZ, str. 234) Če pa prizor gledam skozi škatlico za vžigalice, nič 
več ne gre za senco čez belo podlago, temveč sive ali nežno modre liste. V analitični 
drži ne vidimo predmetov, kot so kosi papirja. Ko torej empiristi vztrajajo, da analitična 
drža daje verodostojen vpogled v normalno gledanje, zatrjujejo, da vse pomenske 
celote nastopijo šele skozi interpretacijo zaznave. Naproti temu Wittgenstein 
zatrjuje, da izkušnja govori drugače – neposredno »vidim«, da je npr. predmet 
oddaljen, pogosto ne da bi znal povedati, zakaj ga vidim kot takšnega (FO §171). 
 
Ko Köhler »znake« razdalje noče tolmačiti kot »razloge« za dojemanje globine, jih 
tolmači kot »vzroke« – s tem, pravi Merleau-Ponty, se ujame v epistemsko 
dihotomijo, ki ne vidi prostora za dojemanje kazalcev razdalje kot »motive« oz. 
»pomenljive vizualne namige« za vznik globine (FZ, str. 48–51). To ne pomeni, da 
nas poženejo v delovanja, temveč lahko delujejo tudi kot priložnost za zaznavo. 
Tako Merleau-Ponty govori o »tihem jeziku, prek katerega zaznava komunicira z 
nami«, v katerem npr. »razporejeni predmeti v naravnemu kontekstu 'pomenijo' 
večjo razdaljo« (FZ, str. 48). Ravno na tem mestu naše obravnave globine pa kot 
osrednji akter ponovno nastopi pojem časa: 
 
Ko pravim, da vidim objekt v daljavi, želim povedati, da ga že imam ali da ga imam 
še vedno, objekt je v prihodnosti ali preteklosti sočasno, kot je v prostoru. (FZ, str. 
277) 
 
V analitični drži so mi predmeti dani iz perspektive, ta predmet lahko vzamem v roke, 
ga obračam, in skozi jukstapozicijo perspektiv odkrijem njihovo zveznost v identiteti 
predmeta. Naš vsakdanji pogled pa se ne giblje po perspektivah, temveč predmetih, ki 
že imajo pomene. Merleau-Ponty pravi, da je zato zaznavno polje treba razlagati tako 
s prostorsko kot temporalno  razsežnostjo – ravno časovnost je pogoj, zaradi katerega 
so se perspektive lahko zlepile v predmete: 



58 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Zaznava aktualno ne izvaja sinteze svojega objekta, a ne zato, ker bi ga sprejemala 
pasivno, empirično, temveč zato, ker se enotnost objekta kaže v času in ker čas ob 
svojem ohranjanju beži. (FZ, str. 253) 
 
Z drugimi besedami, naš občutek za čas ni ločena mentalna funkcija, temveč je 
globoko prepletena s tem, kako telo zaznava svet. Zato Merleau-Ponty tudi govori 
o »dvojnih horizontih časa in prostora« (glej Shen, 2021, str. 4), v katerem se »živeča 
sedanjost« razkrije kot nekaj, kar »v svoji gostoti poseduje preteklost in prihodnost« 
(FZ, str. 326). 
 
4 Gostota časa in trije modeli časovne zavesti 
 
Če lahko poskuse, da bi pojasnili časovno zavest, grobo delimo v retencijske, 
razsežnostne ter kinematske modele (glej Barry, 2023, §1.1), bomo v pričujočem 
poglavju Merleau-Pontyja izpeljevali kot predstavnika prvega in kritika ostalih dveh. 
 
Fenomenolog govori o gostoti časa, ko nam opisuje prepletenost sedanjega trenutka s 
pomenskim oz. časovnim horizontom – polja retencij in protencij. Kot pravi, 
»preteklosti oz. zaznavnega z njegovo gostoto in neizčrpnim bogstvom ne bi bilo, 
če po Heglovih besedah zaznava v svoji sedanji globini ne bi obdržala določene 
preteklosti in je vzela za svojo« (FZ, str. 253). Spomina in pričakovanj ne obujamo; 
sedanji trenutek je nasičen z njima, saj: »ne predstavljam si svojega dneva, ampak ta 
visi na meni z vso svojo težo, še vedno je tu /…/ ta dan imam še vedno 'v pesti'« 
(FZ, str. 422). Sedanjost si je torej bolje kot golo matematično točko zamišljati kot 
izkustveni šiv med pravkar-minulim in komaj-še-prihajajočim. Če je dotlej Merleau-
Ponty še uglašen s podobo, ki bi jo lahko pripisali tudi Husserlu (glej Shen, 2021, str. 
4–5), pa je treba zdaj opozoriti na nekakšno posebno fluidnost v Merleau-Pontyjevi 
podobi časa, ko pravi: 
 
Jaz ne grem skozi niz sedajev, katerih podobo bi ohranil in ki bi postavljeni eden od 
drugega tvorili eno vrsto. V vsakem trenutku, ki pride, se predhodni trenutek 
spremeni, še vedno ga držim v pesti, še vedno je tu, a vendar se že izgublja, spušča 
se pod črto sedajev: da bi ga zadržal, moram z roko seči skozi tanek sloj časa. (FZ, 
str. 422) 
  



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 59. 
 

 

Preteklost se torej ne nabira kot nekakšen kup mrtvih kristalov; lahko bi jo opredelili 
kot gibajoči se odtis, kot stopinjo v pesku – sčasoma jo zalije voda, ali pa povleče veter, 
ali pa v stopinjo stopi žival. Impresijo sedanjosti bi si lahko predstavljali tudi kot 
barvo, ki jo čopič prav zdaj odlaga na platno; postane retencija, rep poteze, ki je še 
svež, moker, spreminjajoč se v živem zamiranju, raje kot mrtva kopija dogodka – 
šele kot oddaljena preteklost se začne sušiti. Gre torej za nekakšen časovni holizem, ki 
razlaga, zakaj »sedanjost ni zaprta sama vase, ampak se usmerja proti prihodnosti in 
preteklosti (FZ, str. 427). Z drugimi besedami, nismo ujeti v trenutku, ampak se 
skozi svoje delovanje usmerjamo po tem dinamičnem horizontu, ki naša dejanja 
projicira naprej, medtem ko jih opolnomoči z očesom, ki raziskujoče pogleduje 
nazaj. Merleau-Ponty pravi, da »nisem v prostoru in v času, ne mislim o njima; raje, 
prostoru in času pripadam, javljam se jima s svojim telesom« (FZ, str. 175). Če je čas 
pri Husserlu še zmeraj intencionalna aktivnost zavesti, pri Merleau-Pontyju izhaja iz 
telesnega udejstvovanja v svetu: ne zaznavam »zdajšnjosti« kot objektivne točke, 
temveč jo živim v telesu – kot vznemirjenje, kot napetost, kot pričakovanje, kot 
spomin, ki se ponovno prebudi v gibu ali pogledu. Čas ni za mojo zavestjo, ampak 
v moji zaznavi, v telesnem odnosu do sveta. To pomeni, da je treba časovno zavest 
razumeti kot živeto napetost telesa do sveta – nek afektivno-zaznavni horizont, ki je 
vselej odprt in nikoli povsem določen. Ko se potem subjekt zazre vase, da bi našel 
izvor časa, že zmeraj ujame nekaj, kar je napredovalo, je v gibanju, je že-v-času: »čas 
obstaja zame le zato, ker sem v njem, kar pomeni, da se v njem odkrijem kot že 
vpleten« (FZ, str. 430). Lahko bi rekli, da se že-vidimo-kot. 
 
Za togo shematičnostjo Husserlovega modela se skrivajo predpostavke o naravi jaza 
– če »Husserl protencije in retencije imenuje tiste intencionalnosti, ki me zasidrajo v 
okolico« (FZ, str. 478), nas Merleau-Ponty opozarja, da moramo besedico »me« v 
tem stavku brati kot »transcendentalni jaz« v kantovskem smislu (FZ, str. 488). To 
pa zanj ni sprejemljivo, saj: 
 
Če je Jaz Kantov transcendentalni jaz, nikoli ne bomo razumeli, da se lahko kdajkoli 
združi s svojo brazdo v notranjem čutu /…/ Toda če je subjekt časovnost, tedaj 
samo-postavljanje ni več protislovje, saj izraža prav bistvo doživetega časa. (FZ, str. 
432) 
 
Če Husserl opaža pasivno sintezo časa v ozadju sedanjega trenutka, Merleau-Ponty 
opozarja, da je to opazovanje »šele indeks za označevanje problema, ne rešitve (FZ, 
str. 481). Ne odgovarja namreč na vprašanje: Od kod ta sinteza? Če izhaja iz subjekta, 



60 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

je moč te samo-postavitve težko razumeti. Če bomo torej Merleau-Pontyja v 
pričujočem poglavju slikali kot zagovornika retencijskega modela, je razmejitev od 
Husserlovega idealističnega modela dobro imeti v mislih. Torej, če bo glede 
filozofskega vprašanja časa realist dejal, da je »subjekt v času«, idealist pa, da je »čas 
v subjektu«, bo Merleau-Ponty skušal ubrati vmesno pot, »po kateri je struktura časa 
identična strukturi subjektivnosti« (glej Sallis, 1971, str. 347). Ali, kot predlaga 
Heidegger: 
 
Če torej svetni čas spada k časenju časovnosti, tedaj ga ne smemo niti 
'subjektivistično' zamegliti niti 'postvariti' z nekakšnim slabim 'objektiviranjem'. 
Obojemu pa se lahko z jasnim uvidom, ne pa zgolj na podlagi negotovega 
omahovanja med obema možnostima, izognemo le, če razumemo /…/ koliko ji ta 
[zgrešeni] pojem časa in njegovo gospostvo zagrajuje možnost razumeti v njem 
menjeno iz izvornega časa, se pravi kot časovnost. (2005, str. 566) 
 
Preden pogledamo to »izvornost časa«, ki Merleau-Pontyju omogoči, da si čas raje 
kot subjektivni konstrukt diskretnih trenutkov zamisli kot temeljno, ekstatično 
dimenzijo jaza, ki šele predhaja in omogoča intencionalnost (s tem pa fenomenologiji 
časa priskrbi globljo ontologijo), poglejmo še, kako se Merleau-Ponty obregne ob 
kinematski model časa – smo zgolj pasivno vrženi v čas, kot ura, ki nemočno tiktaka, 
in starajoče se knjige na polici? To bi pomenilo, da »čas predpostavlja pogled na čas« 
(FZ, str. 417), nosi nas po reki življenja, katere razsežnost pasivno beležimo in 
spajamo v pomenske celote. Merleau-Ponty razmišlja o obrnjenem zornem kotu: 
 
[Človek se spušča] s tokom proti svoji prihodnosti, toda prihodnost so nove 
pokrajine, ki ga čakajo pri izlivu, tok časa pa ni več sama reka: to je spreminjanje 
pokrajin za opazovalca v gibanju. Čas torej ni realni proces, dejansko zaporedje, ki 
bi ga lahko opazoval. Rodi se iz mojega odnosa do stvari. (FZ, str. 418) 
 
Ali drugje, telo »si vzame lastništvo nad časom, prej kot da bi se mu podjarmilo« 
(FZ, str. 287). Tako rekoč, v svojem zaznavnem polju prepoznava »motive«, ki naš 
pogled vabijo k zaznavi časa (spomnimo na pojem motiva v poglavju 2.2). Zato je 
jasno, da Merleau-Ponty kinematskega modela časa, po katerem subjekt pasivno 
prehaja od zavesti enega trenutka do zavesti drugega, niti ne more sprejeti. Vseeno 
si poglejmo, kako bi zagovornik kinematskega modela zagovarjal svojo pozicijo. 
Najbolj osnoven izziv, o katerem piše avtor prispevka na Stanfordovi enciklopediji 
filozofije, je t. i. »paradoks časovne zavesti«: 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 61. 
 

 

Sedanjost je, strogo gledano, zgolj trenutna. Če je torej naša zavest omejena na 
sedanjost, ne sme posedovati časovne globine. To pa nas vodi do sklepa, da ne more 
zaobsegati fenomenov s časovno razsežnostjo. (Barry, 2023, §1.1) 
 
Zagovorniku kinematizma Izschak Millerju se zdi očitno, da je zastavitev paradoksa 
povsem zgrešena; na osnovi načela prikazovalnega sovpadanja razlaga, da »dolžina 
prikazovanja vsebine sovpada z dolžino samega akta prikazovanja« (1984, str. 107). 
To pomeni, da čeprav smo ujeti v nekem trenutnem sedaju, temu sledi drug sedaj, 
ki bo dalje prikazoval še zmeraj prisotno zaznavno vsebino. Časovna razsežnost se 
nam torej kaže kot spoj ločenih trenutkov, ki prikazujejo isto vsebino. Temu sledi 
načelo simultane zavesti, ki pravi, da »če se kdo zaveda zaporedja ali trajanja, se tega 
nujno zaveda v trenutku« (1984, str. 109). Zgolj zato, ker smo ujeti v trenutku, še to 
ne pomeni, da nimam zavedanja o preteklih trenutkih. Če se Brentano sklicuje na 
sočasno zaznavo tona v glasbi z melodijo, ki mu je predhodila, kinematist preprosto 
odgovarja, da gre za zavedanje, omejeno na sedanji trenutek (Barry, 2023, §4.2). 
Takšno sliko pravzaprav najdemo že pri Avguštinu: »/…/ to se pravi, merim vtis, ki 
ti ga vtiskujejo stvari, ko prehajajo, in, ki ti ostane, ko so prešle« (2003, str. 266). 
Svetnik nam daje primer recitirane pesmi – v spomin se nam vtisnejo posamični 
zlogi, poslušamo sedanji zlog, hkrati pričakujemo, da bo se še nadaljeval z drugimi. 
Ko tako prehajamo od zloga do zloga, celotna pesem obstaja zgolj v našem duhu, kot 
ideja; količina prihodnosti naše pesmi se postopoma zmanjšuje, dokler celotna ne 
preide v domeno spomina – vpogled oz. impresija odkrije zgolj zlog, ki se izgovori v 
trenutku (2003, str. 267). 
 
Občutek, da se stvari vendarle gibljejo in zvezno prehajajo od trenutka do trenutka, 
zagovornik modela tolmači s kinematografsko iluzijo – razlog, zakaj 24 statičnih 
posnetkov filma na sekundo našega duha prepričajo v živo gibanje podob na platnu. 
Pri tem se zdi, da nam »film ne ponuja podobe, ki bi ji šele dodal gibanje, temveč 
nam neposredno daje podobo-gibanje« (Deleuze, 2015, str. 12). Temu prigovarja 
ugotovitev Daniela Dennetta, da bi pravzaprav moralo biti v našem zaznavnem polju 
polno takšnih diskontinuitet, pa jih preprosto ne opazimo, npr. ta, ki je posledica slepe 
pege na retini našega očesa: 
 
Možganom ni treba zapolniti slepe pege, ker je regija, ki jo pokriva, že označena (npr. 
'karirasto' ... 'še več istega'). (1991, str. 335) 
 



62 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

V bistvu, ker imamo prepričanje o tem, kaj slepa pega vsebuje – običajno »več istega« 
–, zakaj bi si možgani potem sploh prizadevali ustvariti izkušnjo? Dennett predlaga, 
da bi lahko to obravnavo prostorskih vrzeli smiselno razširili tudi na časovne vrzeli 
(prekinitve v zveznosti izkušnje). Naša vidna izkušnja je neprestano prekinjena 
zaradi sunkovitih premikov oči med sakadami. Ne opazimo posledičnih vrzeli ali 
lukenj v izkušnji, vendar jih tudi ni treba zapolniti, ker nismo zasnovani tako, da bi 
jih zaznali. Splošneje: 
 
Ena izmed najbolj presenetljivih značilnosti zavesti je njena diskontinuiteta – kar se 
pokaže v slepi pegi in sakadičnih vrzelih, če navedemo najpreprostejša primera. 
Diskontinuiteta zavesti je presenetljiva zaradi navidezne kontinuitete zavesti. (1991, 
str. 356) 
 
Čeprav se Dennett osredotoča na razlago, zakaj smo nagnjeni k temu, da svojo 
izkušnjo opisujemo kot zvezno, čeprav je v resnici diskontinuirana, bi lahko ta 
pristop razširili tudi na neposredno izkušnjo spremembe. Če vsebina in časovna 
razporeditev statičnih posnetkov  filmske predstave zadostujeta, da naš duh verjame, 
da zaznavamo gibanje in spremembo, bomo neizogibno verjeli, da to res zaznavamo, 
in bomo svojo izkušnjo temu primerno tudi opisovali. Ali ni to vse, kar bi bilo treba 
razložiti? Merleau-Ponty takšen reprezentacijski in redukcionistični pogled na zavest 
odločno zavrača: 
 
Objektivni čas tvorijo zaporedni trenutki. Doživeta sedanjost pa v svoji gostoti 
vsebuje preteklost in prihodnost. Fenomen gibanja zgolj najbolj občutno dokazuje 
prostorsko in časovno implikacijo. Gibanje in telo v gibanju poznamo, ne da bi se 
zavedali objektivnih položajev, tako kot poznamo oddaljeni objekt in njegovo 
resnično velikost brez kakršnekoli interpretacije, in tako tudi v vsakem trenutku 
poznamo kraj določenega dogajanja v gostoti naše preteklosti brez kakršnegakoli 
izrecnega obujanja v spominu. (FZ, str. 288) 
 
Ko nekaj doživljamo, ni nikoli čisto »zdaj« v točki časa, temveč je to gosta, 
raztegnjena enota izkustva. Ko poslušamo melodijo, bo rekel Merleau-Ponty, ne 
slišimo posameznih tonov, ampak melodično celoto, ki je časovno razpeta. Oziroma, 
ne vidimo gibanja kot zaporedje pozicij, temveč kot nekaj, kar se odvija v tekočem 
toku, kjer vsaka nova točka že vključuje sled prejšnje. Temu bi pritrdil tudi Thomas 
Sattig: 
 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 63. 
 

 

/…/ ne sklepam zgolj, da se je list premaknil, na podlagi spominov na prej izkušena 
trenutna stanja lista. Preprosto vidim, da se gibanje dogaja. (2019, str. 275) 
 
Vendar ne povsem, saj je Sattig razvil razlago toka, utemeljeno na pojavnem 
nadomeščanju: 
 
… vidim, da je vsako trenutno stanje lista takoj nadomeščeno z drugim, podobno 
kot voda teče skozi rečno strugo, kjer je vsak delček vode takoj nadomeščen z novim. 
(2019, §1) 
 
Če se čas v odstavku kaže kot zaporedno nadomeščanje trenutkov, se kaže pri 
Merleau-Pontyju skozi prekrivanje, odmevanje in anticipacijo, zaradi česar svet 
doživljamo kot fluidno enotnost in ne serijo trenutkov. Čas vznikne iz igre sveta in v 
njem aktivnega subjekta, katerega zavest je nasičena z odmevi preteklosti in 
najavljanjem prihodnosti: 
 
Sveta ne doživljamo, kako da bi bil sistem odnosov, ki v celoti določajo vsak 
doživljaj, ampak v smislu odprte celote, katere sinteza ni nikoli dokončana. (FZ, str. 
233) 
 
Napram kinematskemu modelu bi se torej zdelo, da se bo Merleau-Ponty zatekel k 
razsežnostnemu, kot ga npr. zagovarja Bergson. Bergson predlaga, da bi si bilo 
sedanjost primerno zamišljati kot »elastiko, stisnjeno v matematično točko«, ali pa 
morda »čustveni trak«, na katerega se lepi paleta raznovrstnih trenutkov. Ta podoba 
izhaja iz izhodiščnega opazovanja, da je zaporedje stanj, ki jih opazuje v svojem 
duhu: 
 
/…/ tako čvrsto organizirano, tako globoko prežeto s skupnim življenjem, da ne bi 
mogel reči, kje se katero izmed njih končuje in kje se začenja drugo (1977, str. 154) 
 
Zato podobno kot William James sklene, da moramo zraven abstraktne ideje 
matematičnega sedaja govoriti tudi o nekakšnem izkustvenem sedaju, »ki poseduje 
bežno trajanje, s katerim lahko razlagamo spremembo in vztrajanje v naši neposredni 
zavesti« (glej Barry, 2023, §1.1). Z drugimi besedami, sedanji trenutek se razteza; kot 
opaža James, ta ugotovitev ustreza zdravorazumskemu pogledu na čas: 
 



64 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Zdi se, da zavest ni razrezana v delčke. Besede, kot so 'veriga' ali 'vlak' je ne opisujejo 
dobro /.../ Kajti, ni nič členjenega, zavest teče. Metafori, s katerimi jo tako naravno 
opišemo, sta 'reka' in 'tok'. (1890, str. 239) 
 
Prav ob metaforo reke se Merleau-Ponty večkrat obregne v izhodišču svoje 
obravnave o času (glej FZ, str. 417), saj, kot pravi, z izbrisom razlike med tremi 
temporalnimi dimenzijami izniči notranjo napetost časa oz. zanika prehodnost kot 
izkušnjo – če je vse del istega toka, ni več razlike med »je bilo«, »je« in »bo«, ni več 
tega prehoda, razlike, napetosti med zdaj in ne-zdaj: 
 
Bergson ni imel prav, ko je enotnost časa razlagal z njegovo kontinuiteto, saj je s tem 
pomešal preteklost, sedanjost in prihodnost, češ da neopazno prehajamo iz ene v 
drugo, končno pa je s tem tudi zanikal čas. Toda imel je prav, ko se je posvečal 
kontinuiteti časa kot bistvenemu fenomenu (FZ, str. 418). 
 
Torej se po eni strani Merleau-Ponty strinja z Bergsonovimi poudarki. Prav ta je že 
polemiziral z pogledi, ki so implicirali kinematski pogled na čas – pravi, da v nekakšni 
analitični drži dele izkustva odtuji od naše dejanske izkušnje sveta: 
 
Od časa do časa dela [naš duh] nekakšne trenutne posnetke nedeljene gibljivosti 
resničnosti. Tako dobimo občutke in ideje. S tem zamenjuje zveznost z nezveznostjo, 
gibljivost s stabilnostjo /…/ (1977, str. 178) 
 
Naloga filozofije pa je »obrniti običajno smer delovanja misli« (1977, str. 179) in 
opaziti »vse zaznave, ki jih dobiva od snovnega sveta«, ob čemer bo prišla do sklepa, 
da se »oglašajo tendence, gibalne navade, mogočih dejanj, bolj ali manj trdno 
povezanih s temi zaznavami in temi spomini« (1977, str. 153–154), torej da je svet v 
prvi meri nekaj, kar vabi k udejstvovanju, raje kot nekaj, kar se nam pasivno daje. 
Potem, nadaljuje Bergson, bomo »pod to površinsko zmrzalijo« rigidnih pojmov in 
predstav našli »neko zvezno podtekanje /…/ neko zaporedje stanj, kjer vsako 
napoveduje tisto, ki bo sledilo, in vsebuje tisto pred seboj« (1977, str. 153–154). S 
tem tudi premaguje nelagodje, ki ga izrazi Avguštin: 
 
Če je mogoče predstavljati si čas, ki se ne da drobiti v nikake, tudi najdrobnejše hipce 
več, takemu drobcu edinemu lahko damo ime sedanjega: toda ta leti s tako deročo 
brzino /…/ (2003, str.255–6) 
 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 65. 
 

 

Točke sedanjosti, ki jih opisuje Avguštin, nimajo trajanja – ne moremo jih 
»stanovitvno vleči«, da bi pridobile širino. V prepoznanju nekakšne razsežnosti 
trenutka se Bergsonova filozofija vsaj v nekem oziru približa Merleau-Pontyjevem 
pogledu, čeprav ji umanjka »fenomenološka pozornost, ki bi jo posvetila pojmu 
telesa« (Shen, 2021, str. 6). Zdi se, da Bergson telo še zmeraj razume kot objektivno 
telo, gibanje pa kot premik telesa v objektivnem prostoru (glej Bergson 1977, str. 
152; tudi Deleuze, 2015, str. 9). Sicer, kot razlaga Deleuze, ta okoliščina Bergsonu 
ne prepreči, da bi osnoval karseda fluiden pojem Celote, za katerega bomo tukaj 
privzeli, da v grobem odgovarja Merleau-Pontyjevi eksistencialni situaciji; Deleuze 
navaja slaven primer sladkorja, ki ga Bergson topi v vodi, torej prihaja do gibanje 
delcev, a pri tem se hkrati spreminja celoten sistem, namreč iz vode, v kateri je sladkor, 
do vode, ki je sladkana. Tako rekoč: 
 
Gibanje je translacija v prostoru. Toda vsakič, ko pride do translacije v prostoru, 
pride tudi do kvalitativne spremembe v celoti. (Deleuze, 2015, str. 18)  
 
Pri Merleau-Pontyju najdemo pritrjevanje: 
 
Tako kot je Bergson čakal, da se bo raztopil košček sladkorja, moram jaz včasih 
čakati, da nastane organizacija. (FZ, str. 276) 
 
Težava je, da Bergsonov razsežnostni model »živeče in gibajoče se večnosti« (Shen, 
2021, str. 6) brez pasivne sinteze, ki retencijo in protencijo zveže s sedanjim 
trenutkom, ne more pojasniti prehanja med posamičnimi trenutki. Bergson sicer 
pravi, da: 
 
Strogo vzeto bi bilo mogoče, da ne bo staja nobeno drugo trajanje razen našega, kot 
bi bilo npr. mogoče, da na svetu ne bi bilo druge barve kot oranžna. (1977, str. 176). 
 
Kot pa bi tudi v svetu oranžne barve po Bergsonu vsebovali vsaj slutnjo barvnega 
reda, ki napoveduje rdečo in rumeno, nadaljuje, da nas »tako intuicija našega trajanja 
– ki nas nikakor ne pušča viseti v zraku, kot bi storila čista analiza – spravlja v stik s 
célo povezavo trajanj /…/« (1977, str. 176). Ta slutnja oz. stik bi lahko bili to, kar 
fenomenologi imenujejo za retencije in protencije. Dokler pa Bergson vztraja v 
»večnem, prožnem sedaju«, kot pravi Merleau-Ponty, pa bo veljalo: 



66 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Občutek večnosti je hinavski, saj se večnost napaja iz časa. Vodomet je vedno isti le 
zaradi neprekinjenega kroženja vode. Večnost je čas sanj, sanje pa se sklicujejo na 
bedenje, od katerega si izposojajo vse svoje strukture. (FZ, str. 430) 
 
To nas lahko spomni na Wittgensteinovo tezo o brezčasnosti iz Logično-filozofskega 
Traktata, ki smo jo omenjali v prvem delu članka. Lahko bi rekli, da se nam v neki 
posebni modalnosti zavesti zazdi, kot da smo stopili iz časa – zamislimo si meniha 
ob meditaciji, umetnika ob opazovanju nekega prizora, gledalca počasnega filma. 
Občutek, da se je globina časa razblinila, lahko pojasnjujemo z nedejavnostjo duha 
in telesa; ker ni gibanja, se mi pojavljajo zgolj odmevi istega, prav tako okolica več ne 
kliče po udejstvovanju, stvari se mi nehajo najavljati kot še-prihajajoče – karkoli pride, 
bo zgolj še več istega. Potem pa se telo aktivira, s spremembo nam odzvanja 
prisotnost tistega, kar se je spremenilo, iz okolice se nam začnejo javljati sidrišča, na 
katere se lahko oprimemo, da razvežemo nastalo eksistencialno situacijo iz krča. 
Tako rekoč, ko Bergson o trenutnem sedaju govori kot o »večnem sedaju«, si izbere 
že zaznamovano modalnost duha, nič kaj drugačno od Wittgensteinovega mističnega 
pogleda, ki na stvari skuša gledati brezčasno. Ampak to ni podoba vsakdanje, delujoče 
zavesti – temveč podoba raztelešenega jaza. Morda bi lahko na Bergsona prenesli 
kritiko, ki jo nek komentator zada Wittgensteinovi zgodnji filozofiji: 
 
Wittgenstein omenja zgolj »bedo sveta« in v zapiskih išče način, kako jo »zanikati«. 
Etika Traktata je etika zanikovanja s postopnim umikanjem v tiho zavetišče idealnega 
jaza; jaza, ki lahko preleti »celoto dejstev« in svet zazre sub specie aeternitatis – nato pa 
v svojih izoliranih premislekih pride do strinjanja s svetom in ga sprejme takšnega, 
kot je. (Hosseini, 2015, str. 41–42) 
 
In, da še kritiko specificiramo na Bergsona – ontološko gledano je brez 
eksistencialnega telesa kot predrefleksivne osnove pojem trajanja zelo blizu nekakšni 
konstrukciji zavesti, ki spada v okvir idealizma. Tako obstaja nevarnost, da se pojem 
trajanja zaplete v »absolutno subjektivnost«, kar spodkopava utemeljitev telesa kot 
oporne točke ter ovira obnovo eksistencialne situacije v Merleau-Pontyjevem 
projektu (glej Shen, 2021, str. 6). Ali, še drugače, pomen »trajanja« kot filozofskega 
pojma je povsem drugačen od pomena »časa« v vsakdanjem kontekstu. Če je trajanje 
pri Bergsonu živa in gibajoča se večnost za svetom, se more pri Merleau-Pontyju 
spustiti na raven afektivnega horizonta. 
 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 67. 
 

 

Morda lahko na tem mestu omenimo še »časovnost Jaza« oz. Heideggerjevo misel, 
da je »pomen Daseina časovnost« in da je »časovnost v svoji biti ekstatična«. Menim, 
da je Merleau-Pontyju ponudila teoretski okvir, da je razpravo o časovnosti 
premaknil z ravni čiste zavesti na raven eksistencialne filozofije. Navezujoč se na 
Heideggerja, Merleau-Ponty predlaga, da »preden se sploh lahko vzpostavi 
intencionalnost, mora obstajati odprtost, prostor svobode (Spielraum), pokrajina 
(Gegend), znotraj katere se lahko intencionalnost razgrne. Ta pokrajina je čas« (citat 
iz Shen, 2021, str. 11). Ta opredelitev časa kot pokrajine, znotraj katere se lahko 
intencionalnost šele oblikuje, pomeni pomemben premik v razumevanju 
subjektivnosti: subjekt ni več zgolj nosilec zavestnih aktov v času, temveč je sam že 
v temelju časovno strukturiran, torej eksistenčno vpet v čas kot horizont smisla in 
možnosti. Čas tako ni več nekaj, kar teče mimo subjekta ali kar si subjekt predstavlja, 
temveč je način njegove biti – način, kako je svet zanj sploh lahko smiseln. Merleau-
Ponty s tem vzpostavi kontinuiteto med telesno umeščenostjo v svet in časovno 
strukturiranostjo eksistence: telo ni le prostorsko, temveč tudi časovno navzoče, saj 
je ravno v telesni izkušnji možno zaznati, kako se preteklost, sedanjost in prihodnost 
prepletajo v živi sedanjosti. 
 
Ali drugače, zavest ne deluje tako, da bi sproti zbirala točke v linijo, temveč je že 
sama strukturirana kot trajanje, v katerem se preteklost zadržuje kot odmev in 
prihodnost kot obzorje pričakovanja. Čas zato ni zunaj subjekta, pa tudi ne zgolj v 
njem, temveč vznikne v razmerju telesno umeščenega subjekta in sveta, ki se odpira. 
V tem smislu Merleau-Ponty preseže klasične psihološke ali kognitivne opise 
zaznavanja časa: pokaže, da je časovnost pogojenost naše eksistence in hkrati pogoj 
možnosti smisla. 
  
5 Čas-spomin in čas-informacija pri Wittgensteinu 
 
Doslej smo v nalogi o času govorili v smislu kot govorimo o gibanju, ki ga 
zaznavamo na platnu v kinodvorani – torej kot o tem, kar nam je neposredno dano, 
»kot barve in oblike«. To nas je vsaj dregalo proti zamisli, da ima zgolj sedanjost 
konkretno resničnost, vse ostalo pa »konkretno danemu« pri-mislimo. Sledeč 
Wittgensteinu bi rad v našo diskusijo časa umestil še možnost javnega koordinatnega 
sistema. 
  



68 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

V Filozofskih opazkah se Wittgenstein obrne k razmisleku: »Jezik lahko izreka zgolj 
stvari, ki si jih lahko zamislimo tudi drugače /…/ Mika nas, da bi rekli: zgolj izkustvo 
sedanjosti ima realnost. In potem mora biti prva replika: v nasprotju s čem?« (FO, 
§54). O času bi lahko govorili tudi kot o filmskem traku v sosednji kabini, ki se vleče 
po projektorju in s tem na naše platno meče svetlobo. To bi bila npr. fizikalistična 
podoba časa3 – nekaj, kar je lastno svetu, ne nam: 
 
Če primerjam dejstva neposredne izkušnje s podobami na zaslonu in dejstva fizike s 
podobami na filmskem traku, potem je na filmskem traku prisotna sedanja podoba, 
hkrati pa tudi pretekle in prihodnje; na zaslonu pa ni ničesar razen sedanjosti. (FO, 
§83) 
 
To razlikovanje je potrebno imeti v mislih, ker se: 
 
/…/ najhujše filozofske zmote zmeraj porodijo takrat, ko skušamo vsakdanji-
fizikalni-jezik prenesti v polje neposredno danega (FO, §57). 
 
Če je zgolj sedanjost realna, kaj je potem tisto, s čemer jo primerjamo? Wittgenstein 
opaža, da mora biti smisel trditve konstruiran tako, da lahko vemo, kako »odločiti 
njeno resničnost ali nesrečnost« (FO, §43). To lahko storimo zgolj tako, da neko 
stanje stvari »pogledamo« – nekaj pa lahko pogledamo zgolj takrat, če se nam kaže 
»v času«: 
 
Če je svet čutnih dat brezčasen, kako lahko o njem sploh govorimo? Tok življenja 
/…/ teče dalje in naše trditve so tako rekoč verificirane zgolj ob določenih trenutkih. 
Naše trditve so verificirane zgolj v sedanjosti. Torej more biti tako tudi postavljene 
/…/ tako kot je telesnost ravnila tista, ki mu omogoča merjenje. (FO, §48) 
 
To, da lahko resničnost trditve verificiram zgolj »tukaj in zdaj«, govori bolj o naravi 
smisla kot pa naravi časa. Prav zato Wittgenstein pravi, da če »kdo reče, da ima zgolj 
sedanja izkušnja realnost, mora biti beseda ‘sedanja’ popolnoma odveč /…/ Kajti ne 
more pomeniti sedanjosti v nasprotju s preteklostjo in prihodnostjo« (FO, §54). To je zato, 
ker pojmi skrivaj prehajajo med dvema kontekstoma: 

 
3 Ni pa nujno, da bi bila prav fizikalistična. Kot opaža nek komentator, Wittgenstein v nekem 
predavanju deli med miselnim časom in fizikalnim časom – nato pa te delitve več ne uporabi, 
konsistentno govori o »času-informaciji« kot širši kategoriji kakršnih koli javnih referenčnih sistemov 
časa (glej Schulte, 2006, str. 561; Hintikka, 1996, str. 242–274). 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 69. 
 

 

Izjava ‘jaz zaznavam x’ je prevzeta iz idiomov fizike, tako da mora ‘x’ stati za fizični 
predmet /…/ Stvari so se že sfižile, ko izraz uporabimo v fenomenologiji, kjer mora 
‘x’ imenovati datum. Kajti potem tudi ‘jaz’ in ‘zaznavam’ ne moreta ohraniti svojih 
prejšnjih pomenov. (FO, §57) 
 
V nekem nareku kolegu G. E. Mooru (glej Rizzo, 2016, str. 140–141) Wittgenstein 
pravi, da je treba pri govoru o času vpeljati distinkcijo med čas-spominom kot zdaj-
centričnem sistemu (in se okoli njega vrtijo fraze, kot so »včeraj, kasneje, naslednji 
mesec«) ter časom-informacijo kot referenčnim sistemom javne kronologije (»ob 06.07, 
21. junija, leta 2090, t5, dvajset milisekund«). Hintikka nam predlaga, da to razliko 
razumemo kot kontrast med perspektivističnimi in javnimi načini identifikacije časa, 
vendar tudi dopustimo, da ima Wittgenstein včasih v mislih ožjo delitev med 
fenomenološko in fizikalistično sliko (glej 1996, str. 251). S tem že odpravimo precej 
miselnega neudobja, ki ga je izražal Sveti Avguštin, ko zapiše: »Če namreč preteklost 
in prihodnost obstaja, bi rad vedel, kje sta.« (2003, str. 257) To vprašanje izhaja iz 
podobe časa-informacije, a odgovor išče v podobi časa-spomina. Česar Avguštin ne 
opazi, je to, da se je smisel besed »preteklost« in »prihodnost« v pričakovanem 
odgovoru radikalno spremenil – iz tistega, česar se lahko spominjam in kar lahko 
pričakujem, v tisto, kar ima lastno bit. Težava je torej v slovničnem protislovju, ki se 
prav tako pojavi, ko npr. metafori »toka« in »dolžine« časa prenesemo na fizikalni 
čas – čeprav je edini pravi način razumevanja pojmov dan znotraj živečega konteksta. 
Wittgenstein nam to poanto lepo oriše v svojih predavanjih iz leta 1932–1933 (glej 
Wittgenstein, 1979, str. 13). Pravi namreč, da si naj predstavljajmo reko, na kateri 
plavajo drevesna debla, ki ob tem, ko gredo mimo mene, udarijo ob zvonec. Potem 
lahko npr. rečem, da sem jedel kosilo ob 105-tem zvoncu. Prav tako lahko opažam, 
da se je dolžina intervalov med posamičnimi udarci zvonca po 100-tem občutno 
zmanjšala. Ampak to, v kakšnem smislu govorimo o dolžini, se drastično razlikuje 
glede na metodo merjenja – ura bo izmerila, da so zvonci najprej udarjali enkrat na 
uro, kasneje pa enkrat na sedem minut. Naš čut za ritem pa po eni uri tišine upeha, 
tako da bo smisel dolžine kot zaznanem intervalu predstavljal nekaj popolnoma 
drugega. Govorimo o dolžini v dveh popolnoma različnih smislih – kot o čutu oz. 
intuiciji in kot o podatkih, izmerjenih z inštrumenti. 
 
Metafore, ki jih prenašamo iz ravni jezika fizikalnega sveta na raven zaznavnega, nas 
navdajo z nekakšno fascinacijo, ki nam potem onemogoči, da bi opazili dve različni 
slovnici govora. Kot Wittgenstein piše v dnevniku: 
 



70 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Dokler obstaja glagol ‘biti’, ki izgleda, kot da deluje na isti način kot glagola ‘jesti’ in 
‘piti’; dokler imamo pridevnike ‘identičen’, ‘resničen’, ‘neresničen’, ‘možen’; dokler 
bomo še dalje govorili o ‘reki časa’ in ‘širjenju prostora’ itd., se bodo ljudje spotikali 
ob istih kriptičnih težavah in strmeli v nekaj, za kar se zdi, da ne more razjasniti 
nobena razlaga. (Ms-111, str. 133–134) 
 
Zdaj smo razločili dva smisla časa, to pa ne pomeni, da se moramo z razdelitvijo 
zadovoljiti. Kot izpostavlja nek komentator, nas Wittgenstein svari, »da pojmom ne 
smemo dopustiti, da postanejo togi /…/ to pomeni, da je lahko celo razlikovanje 
med fizičnim in fenomenološkim časom relativizirano glede na določen kontekst« 
(Rizzo, 2016, str. 142). Kot nas je v uvodu opozarjal že Bergson, skuša filozof 
prerezati vez med običajnim jezikom in jezikom druge stopnje, s čemer tvega, da 
»površinsko slovnico« slednjega zamrzne in popredmeti. Potem smo ujeti v metafori, 
nezmožni, da bi se gibali izven nje. 
 
Da bi nevtralizirali filozofske probleme, ki se porajajo iz zavajajoče rabe jezika, se 
Wittgenstein zateka k fikcijskim jezikovnim igram, ki bi nam razodele globljo 
slovnico za stavki vsakdanjega jezika. S tem dokazuje, da se izrekanje o času ne rabi 
usidrati v metaforah o dolžini in toku, ki imajo to pojmovno slabost, da čas 
objektificirajo. Ena izmed praktičnih metod za odkrivanje takšnih namišljenih 
jezikovnih iger, pravih miselnih eksperimentov je zamišljanje, kako bi lahko otrokom 
poučevali časovno obarvane stavke, tako da jih postavimo v pragmatične kontekste 
(da pripovedujejo zgodbo, jedo, se igrajo, vstajajo itd.) (Wittgenstein, 2016, str. 81). 
Takšne žive podobe (Bilder aus dem Leben) nam omogočajo gradnjo časovnih razmerij 
(prej, zdaj, pozneje), ne da bi se morali nujno zatekati k objektivizirani predstavi časa. 
 
S tem Wittgenstein pokaže, da pomen časovnih izrazov ne temelji na abstraktni 
definiciji »časa kot takega«, temveč na načinu njihove rabe v vsakdanjem življenju. 
Ko otroka učimo reči »zdaj je čas za kosilo« ali »prej smo se igrali«, mu pravzaprav 
ne posredujemo pojma časa kot nečesa, kar teče, ampak ga uvajamo v pravila 
določene jezikovne igre, ki se vpenja v konkretne prakse. Časovne besede zato niso 
imena neke skrite entitete, temveč orodja, s katerimi usklajujemo dejanja, izkušnje in 
pripovedi. V tem se kaže Wittgensteinova kritika metafor o toku ali dolžini časa: ker 
ne izhajajo iz jezikovne rabe, ampak iz poskusov reificiranja, nas zavajajo v 
namišljene probleme. Pravi vpogled v »bistvo časa« tako ne pride iz ontoloških 
trditev, temveč iz pozornega opisa, kako dejansko uporabljamo časovne izraze v 
življenju. 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 71. 
 

 

6 Zaključek 
 
V pričujočem članku smo se sprehodili po opazkah, nastavkih in konkretnih 
pogledih Wittgensteina in Merleau-Pontyja o času. Kot pravi Hannah Arendt v 
svojem komentarju Wittgensteina, s tem prostim prehajanjem, razbremenjenim 
sistematičnosti teorije, dejanje mišljenja spremenimo v dihajoče, ritmično in zato 
izrazito časovno gibanje raziskovanja (1977, str. 231, op. 133). V tem duhu upam, da 
je bil namen besedila dosežen – razorati konceptualno polje, da bi vanj prišlo nekaj 
kisika, pa čeprav se na koncu vendarle kaj prida ne premaknemo iz začudenja 
Avguština, ki sprašuje: »Kaj je čas? Če me ne vprašaš, to vem; če me vprašaš, ne 
vem.« (2003, str. 251) 
 
 
Krajšava izbranih del 
 
FZ Fenomenologija zaznave 
 

Merleau-Ponty, M. (2006). Fenomenologija zaznave. Prevedla Špela Žakelj. Ljubljana: Študentska 
založba. 

 
OFP Opazke o filozofiji psihologije 
 
Ludwig, W. (1980). Remarks on the Philosophy of Psychology. Oxford: Blackwell. 
 
FO Filozofske opazke 
 
Ludwig, W. (1975). Philosophical Remarks. Oxford: Basil Blackwell. 
 
FR Filozofske raziskave 
 
Ludwig, W. (2014). Filozofske raziskave. Prevedla Erna Strniša. Ljubljana: Krtina. 
 
T  Traktat 
 
Ludwig, W. (2022). Logično-filozofski traktat; Logisch-philosophische Abhandlung. Prevedel Borut 

Cerkovnik. Ljubljana: LUD Šerpa. 
 
Ms Manuskripti – vojni dnevniki 
 
Ludwig, W. (2016-). Interactive Dynamic Presentation (IDP) of Ludwig Wittgenstein's philosophical 

Nachlass. Uredil Wittgensteinovi arhivi na Univerzi v Bergenu pod vodstvom Alois Pichlerja. 
http://wittgensteinonline.no/ (poskus dostopa 26. maj 2023). 

 
GP Gestalt psihologija 
 
Köhler, W. (1970). Gestalt Psychology. New York: Liveright. 
 



72 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Viri in literatura 
 
Arendt, H. (1977). The Life of the Mind. Harcourt Brace Jovanovich. 
Avguštin, svetnik (2003). Izpovedi (A. Sovre, prevajalec). Mohorjeva založba. 
Barry, D. (2023). Time consciousness. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ur.), Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (izdaja poletje 2023). 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/consciousness-temporal/ 

Deleuze, G. (2015). Podoba-gibanje (S. Pelko, prevajalec). Studia Humanitatis. 
Feldman, F. (1975). Epistemic Appraisal and the Cartesian Circle. Philosophical Studies: An International 

Journal for Philosophy in the Analytic Tradition, 27(1), str. 37–55. 
Hosseini, Reza. (2015). Wittgenstein and the Meaning of Life. Palgrave Macmillan. 
Hintikka, J. (1996). Ludwig Wittgenstein. Half-Truths and One-and-a-Half-Truths. Springer. 
James, W. (1890). The Principles of Psychology, 2 vols. (American Science—Advanced Course). H. Holt and 

Company. 
Miller, I. (1984). Husserl, Perception, and Temporal Awareness. MIT Press. 
Moore, G. E. (1993). Wittgenstein’s Lectures in 1930–33. V C. J. Klagge in A. Nordmann (ur.), 

Ludwig Wittgenstein. Philosophical Occasions (str. 46–114). Hackett. 
Nyíri, K. (2006). Time and communication. V F. Stadler in M. Stölzner (ur.), Time and History (str. 

301–316). Ontos Verlag. 
Nietzsche, Friedrich. (1910). The Birth of Tragedy or Hellenism and Pessimism. T. N. Foulis. 
Plotin (2005). O Večnosti in času. Nova revija. Zbirka Phainomena. 
Rizzo, G. (2016). Wittgenstein on Time: From the Living Present to the Clock Time. V F. Santoianni 

(ur.), The Concept of Time in Early Twentieth-Century Philosophy, Studies in Applied Philosophy, 
Epistemology and Rational Ethics 24. Springer. 

Sallis, J. (1971). Time, subjectivity, and the phenomenology of perception. The Modern Schoolman, 48, 
str. 343–357. 

Sattig, T. (2019). The Sense of Temporal Flow: A Higher-Order Account. Philosophical Studies, 176(11), 
str. 3041–3059. doi:10.1007/s11098-018-1162-z 

Sellars, W. (1975). Autobiographical Reflections. V H.N. Castañeda (ur.), Action, Knowledge and Reality: 
Critical Studies in Honor of Wilfrid Sellars (str. 277–293). Bobbs-Merrill. 

Shen, Y. (2021). The Trio of Time: On Merleau-Ponty’s Phenomenology of Time. Human Studies, 44, 
str. 511–528. https://doi.org/10.1007/s10746-021-09589-0 

Smith, Q. (1993). Language and Time. Oxford University Press. 
Wittgenstein, L. (1979). Lectures 1932–1933. Blackwell. 
Wittgenstein, L. (2016). Modra in rjava knjiga (E. Strniša, prevajalec). Krtina. 
 
 



ANALIZA 
Let. 29, št. 1, str. 73–90, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.73-90.2025 
CC-BY, besedilo © Bačani, 2025 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 SPINOZOVA  
FILOZOFIJA AFEKTOV 

  
Sprejeto 
1. 9. 2025 
 
Pregledano 
22. 11. 2025 
 
Izdano 
17. 12. 2025 

NINA BAČANI 
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
nina.bacani@student.um.si 
 
DOPISNI AVTOR 
nina.bacani@student.um.si 
 

Ključne besede 
Spinoza,  
monizem,  
afekti,  
svoboda,  
psihologija 

Izvleček Spinoza v svoji Etiki (1677) zagovarja monizem – 
obstoj ene same substance, ki je enaka Bogu in naravi. Duh in 
telo sta njena izraza, ki ju zaznavamo kot ločena atributa (iste 
substance): mišljenje in razsežnost. Spinozova filozofija 
afektov (tretji in četrti del Etike) se osredotoča na razumevanje 
človeških čustev kot naravnih pojavov, podrejenih 
univerzalnim zakonitostim narave. Spinoza trdi, da je človek, ki 
svojih afektov ne obvladuje, suženj usode, svobodo pa lahko 
doseže s pomočjo razuma. Afekte deli na aktivne in pasivne; 
aktivni izhajajo iz razuma in povečujejo človekovo moč, 
medtem ko pasivni slabijo njegovo zmožnost delovanja. 
Spinozova filozofija ponuja teoretični okvir za razumevanje 
čustev, ki je bil za njegov čas revolucionaren in se kaže celo v 
sodobnih psiholoških in nevroznanstvenih raziskavah. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 1, pp.73–90, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.73-90.2025 
CC-BY, text © Bačani, 2025 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

SPINOZA’S  
PHILOSOPHY OF AFFECTS 

 

 Accepted  
1. 9. 2025 

 
Revised 

22. 11. 2025 
 

Published 
17. 12. 2025 

NINA BAČANI 
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 
nina.bacani@student.um.si 
 
CORRESPONDING AUTHOR 
nina.bacani@student.um.si 
 

Abstract In his Ethics (1677), Spinoza defends monism – the 
idea that there exists a single substance that is identical with 
God and nature. Mind and body are its expressions, which we 
perceive as two distinct attributes (of the same substance): 
thought and extension. Spinoza’s philosophy of affects 
(developed in Parts Three and Four of the Ethics) focuses on 
understanding human emotions as natural phenomena 
governed by the universal laws of nature. According to 
Spinoza, a person who does not master their affects is a slave 
to fate, while freedom can be achieved through the guidance of 
reason. He distinguishes between active and passive affects: 
active affects arise from reason and enhance a person’s power, 
whereas passive affects diminish their capacity to act. Spinoza’s 
philosophy offers a theoretical framework for understanding 
emotions that was revolutionary for his time and remains 
influential even in contemporary psychological and 
neuroscientific research. 

Keywords 
Spinoza,  
monism,  

affects,  
freedom,  

psychology 



N. Bačani: Spinozova filozofija afektov 75. 
 

 

1 Uvod 
 
Največja ošabnost ali največje malodušje je največja nevednost o samem sebi (Spinoza, 1963, str. 
302).  
 
V tretjem delu Etike z naslovom »O izvoru in naravi afektov« Spinoza začne graditi 
svojo filozofsko psihologijo, ki predstavlja ključno stopnjo na poti do teorije človeške 
sreče. Cilj njegove etike je pokazati, kako postati čim bolj aktiven (Koistinen in 
Viljanen, 2010, str. 2–13). 
 
Potem ko Spinoza v Etiki podrobno analizira množico afektov in strasti, poudari, 
da za človeka najhujše suženjstvo pomeni živeti pod njihovo oblastjo1 in se na tak način 
pokoriti usodi (Šajković, 1963, str. 65). Nezmožnost obvladovanja afektov zanj 
pomeni sužnost, afektom podložen človek je zanj le igrača v rokah usode, ki ima nad 
njim tako moč, da pogosto sledi slabemu, čeprav pozna dobro (Spinoza, 1963, str. 
259).  
 
V članku raziskujemo Spinozovo filozofijo afektov (ter njen vpliv na sodobne 
filozofske in znanstvene razprave o afektih in čustvih), ki jo predstavlja v tretjem in 
četrtem delu Etike, ki sta naslovljeni »O izvoru in naravi afektov« ter »O človeški 
sužnosti ali o silah afektov«.  
 
Tretji del Etike se začenja z uvodom, sledijo definicije in postulati, nato pa se zvrsti 
59 pravil, pri čemer vsako pravilo vključuje dokaz, nekatera pa tudi opombo. Sledi 
podpoglavje »Definicije afektov«, ki vključuje 48 definicij. Na koncu je dodana še 
»Splošna definicija afektov«. Četrti del se podobno začne s predgovorom, nadaljuje 
z definicijami, aksiomom in 73 pravili, zaključi pa se z Dodatkom.  
 
2 Spinozova kritika Descartesa 
 
Spinoza je spremenil Descartesovo stališče. V prvem delu Etike je namreč naznanil, 
da sta misel in razsežnost, čeprav različna, atributa iste substance – Boga oziroma 
narave. Z idejo, da Duha ne moremo ločiti telesa, je Spinoza ovrgel dualizem 
substanc, ohranil pa razumen »aspektni« dualizem. S tem je Spinoza rešil težavo 
obstoja dveh substanc, ki ju je treba nekako povezati. Vendar moramo priznati, da 

 
1 Človeka, ki ga vodijo čustva, Spinoza (1963, str. 311) označi za sužnja; človeka, ki ga vodi razum, pa za svobodnega.  



76 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Spinoza ni razložil, kako je do telesnih in duševnih pojavnih oblik sploh prišlo. 
Nepristranski kritik bi rekel, da se je Descartes vsaj trudil, medtem ko se je Spinoza 
tej težavi enostavno izognil. Damasio pa se s tako kritiko Spinoze ne strinja, saj meni, 
da mu je uspelo pojasniti povezavo med telesom in duhom bolj realistično ter 
skladno z biologijo (Damasio, 2008, str. 199). 
 
Spinoza v Etiki kritizira kartezijanski model telesa kot stroja, ki ga upravlja volja 
nematerialnega uma ali duše. Takšne »mistične« razlage je označil za znak 
nerazumevanja delovanja telesa. Descartes je strogo ločil um in telo kot dve različni 
substanci. Um je zanj aktiven in avtonomen, telo pa pasivno, zato mora um 
nadzorovati telo in strasti oz. afekte, ki jih je Descartes razumel kot pasivne odzive 
(Brown in Stenner, 2001, str. 82–83). 
 
Strasti2 duše so prikazane kot popolnoma pasivne, zato si mora um prizadevati 
pridobiti absolutno oblast nad njimi. Um je pooblaščen za uveljavljanje tega 
absolutnega nadzora nad telesom in čustvi, saj je, kot aktiven, odvisen zgolj od 
samega sebe, medtem ko je aktivnost telesa (natančneje »gibanje«) odvisna bodisi od 
uma, kot pri strasteh, bodisi od kakšnega bližnjega fizičnega vzroka (srečanja z 
drugim pasivnim telesom). Spinoza je Descartesa kritiziral, ker ni znal razložiti, kako 
sta um in telo povezana, da bi lahko um nadzoroval telo. Po Spinozi je bil Descartes 
prisiljen pojasniti to povezavo s sklicevanjem na Boga (Brown in Stenner, 2001, str. 
82–83). 
 
Tako kot Descartesov um vlada telesu od zunaj, njegov transcendentni Bog nadzira 
naravo, ki jo je ustvaril. Spinoza to presega s pojmom imanentne enotne substance, 
imenovane Bog ali Narava (Etika IV., predgovor). Namesto ločitve med 
razsežnostjo in mislijo, kot jo je predlagal Descartes, Spinoza ti razume kot dva 
vidika (atributa) iste substance.3 S tem Spinoza odpravi kartezijansko hierarhijo in 
pokaže, da sta um in telo povezana ter sočasna v naravi. Um lahko telo spoznava le 
preko idej sprememb, ki ga prizadenejo (Etika II., prop. XIX). Spoznanje poteka 
vzporedno s telesnimi procesi, kar vzpostavlja tesno povezavo med afekti in 
spoznanjem (Brown in Stenner, 2001, str. 84). 

 
2 Strast je za Spinozo pasivni afekt, ki je zmeden in zato neustrezen. Strasti spremenimo v dejanja, v kolikor si neko 
idejo zamislimo jasno in razločno oziroma ustrezno. V našem interesu je, da to storimo, saj suženjstvo strastem ni 
srečno stanje. Kljub temu je doživljanje nekaterih strasti del človeškega stanja: ljudje nismo Bog, ampak le končni 
deli celotne substance vesolja. (Schmitter, 2021)  
3 Modusi razsežnosti  so telesa, modusi mišljenja pa ideje (Šajković, 1963, str. 49).  



N. Bačani: Spinozova filozofija afektov 77. 
 

 

3 Substanca 
 
Za Spinozo je substanca samozadostna, ena, nedeljiva, vseprisotna oz. imanentna in 
neskončna. Drugo ime zanjo je Bog. Kaže se skozi neskončno število atributov ali 
značilnosti, od katerih Božji um lahko dojame vse, človeški pa le dva, in sicer 
mišljenje in razširjenost (materijo). Posledično neskončna narava substance vedno 
presega sposobnost človeškega uma, da jo pojmuje. Mišljenje je atribut substance, ki 
se kaže le v umu, medtem ko je razširjenost atribut substance, ki se kaže v prostoru 
in odnosih med telesi. To pomeni, da se um in telo ne smeta obravnavati kot ločeni 
entiteti, temveč kot dva različna načina pojavljanja iste substance4. To je v nasprotju 
z Descartesom, ki je obstoj razdelil na dve ločeni substanci: um (duhovno) in telo 
(materialno). Spinoza s tem postavlja temelje za razumevanje subjektivnosti, ki ni 
fiksna in lokalizirana (npr. omejena na posameznikovo telo ali um), ampak razpršena 
in dinamična. Obstaja skozi odnose in povezave. To je osnova za sodobne teorije 
posthumanizma, ki se ukvarjajo z idejo, da je subjekt produkt širših dinamičnih 
sistemov in interakcij (Robinson in Kutner, 2018, str. 3). 
 
Po Spinozovi razlagi odnosa med duhom in telesom se zgleduje tudi Damasio 
(Markič, 2008, str. 300).  
 
4 Spinoza in vprašanje afektov 
 
Spinoza človeka razume kot enega izmed neskončno mnogo modusov ali pojavov 
ene same substance, ki jo imenuje Narava ali Bog. Ta substanca je edina entiteta z 
absolutno svobodo, saj je causa sui (vzrok sama sebi), torej ni odvisna od ničesar 
razen sebe. Vse ostale stvari imajo Boga za formalni vzrok, vendar so kot končni 
modusi vedno odvisne od zunanjih vplivov in so podvržene spremembam, ki jih 
povzročajo srečanja z drugimi končnimi stvarmi (Brown in Stenner, 2001, str. 87).  
 
Spinoza razlikuje med formalnim vzrokom (Bog/Narava) in bližnjim vzrokom 
sprememb (srečanje z drugo končno stvarjo). V njegovem sistemu ni prostora za 
transcendentalne razlage, kot je »božja volja«. Bog kot formalni vzrok omogoča 
imanenco ene substance, iz katere sledijo bližnji vzroki. Vsaka končna stvar (oz. 
modus) deluje v skladu s svojo esenco, ki jo Spinoza definira kot conatus5 – 

 
4 Spinoza je s prepričanjem, da sta duh in telo manifestaciji ene in iste substance, nasprotoval pogledu njegovega 
časa (Damasio, 2008, str. 15). 
5 Iz conatusa, se pravi nagona po samoohranitvi, izhajajo vsi afekti. Želja je esenca ali narava afekta (Schmitter, 2021).  



78 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

prizadevanje, da vztraja v svojem obstoju. Conatus se lahko pojavi kot volja (če se 
nanaša na um) ali kot nagon (če vključuje um in telo). Želja (cupiditas) je zavestno 
doživljanje tega nagona (Brown in Stenner, 2001, str. 87–88). 
 
Afekti (affectus) so telesne spremembe, ki vplivajo na moč delovanja posameznika – 
bodisi jo povečajo (veselje) bodisi zmanjšajo (žalost6). Afekti so rezultat srečanj med 
končnimi bitji in predstavljajo urejanje odnosov med telesi in idejami. Spinoza 
presega sodobno ločevanje med čustvi in kognicijo, saj afekte razume kot urejanje 
odnosov med končnimi bitji. Spinozov pristop je podoben sodobnim 
raziskovanjem, ki preučujejo, kako iz kaosa nastaja red v fizičnem in družbenem 
svetu (Brown in Stenner, 2001, str. 88). 
 
Megan Boler poudarja pomen Spinozove filozofije za teorijo afekta in pomanjkanje 
neposrednega ukvarjanja z njo. Zdi se, da le malo raziskovalcev, ki se ukvarjajo s 
teorijo afekta, neposredno bere Spinozova besedila. Tam, kjer je Spinozovo ime 
omenjeno v znanstvenih razpravah o teoriji afekta, je to pogosto v povezavi z 
Deleuzeovimi in Deleuze-Guattarijevimi interpretacijami. Boler trdi, da sta afekt in 
čustvo ločeni ideji, ki ju raziskovalci pogosto napačno združujejo. To zamenjevanje 
lahko vpliva na razumevanje pojma subjektivnosti, saj čustvo implicira obstoj 
človeškega subjekta, ki čustva doživlja. Ta subjekt je kartezijanski racionalni in 
esencialni jaz. Lahko bi rekli, da je afekt v nekem smislu posthumano čustvo, saj gre 
za širši koncept, ki vključuje odnose med ljudmi, prostori, predmeti in spomini 
(Robinson in Kutner, 2018, str. 1–2). 
 
Spinozova Etika, napisana sredi 17. stoletja, za bralce predstavlja izziv iz več 
razlogov. Spinoza uvaja nove koncepte, npr. ustrezne in neustrezne ideje. Njegovo 
argumentiranje je zasnovano kot geometrični dokaz, ki vključuje definicije, aksiome, 
postulate, trditve in dokaze. Ta retorična poteza je morda namenjena povzdignjenju 
njegove filozofije na raven Evklidove geometrije. Ker je bila Etika prvotno napisana 
v latinščini – kar je bila še ena retorična poteza – se morajo bralci prevodov soočiti 
z negotovostjo, ki je značilna za prevajanje (Robinson in Kutner, 2018, str. 2). 
 
 

 
6 Damasio (2008, str. 131) v skladu s Spinozovim pojmovanjem pravi, da je žalost povezana s prehodom organizma 
v stanje manjše popolnosti. Moč in svoboda delovanja sta oslabljeni, saj je žalostna oseba po Spinozovem stališču 
ločena od svojega conatusa (stremljenja po lastni samoohranitvi). To dejansko velja za bolnike s težko depresijo, ki 
storijo samomor. 



N. Bačani: Spinozova filozofija afektov 79. 
 

 

5 Povezanost z naravnim redom 
 
Osrednji cilj Etike je pokazati, da so um in njegovi učinki prav tako del naravnega 
reda kot kar koli drugega (Schmitter, 2021). Spinoza vztraja, da ljudje niso »zunaj 
narave«. Vse lastnosti ali dejanja ljudi, ki se zdijo izjemna, morajo torej imeti za 
Spinozo neko razlago v smislu univerzalnih, naravnih zakonov (LeBuffe, 2024).  
 
Descartes je na primer verjel, da mora biti duša izvzeta iz vrste determinističnih 
zakonov, ki vladajo v materialnem vesolju, če želimo ohraniti svobodo človeka. 
Spinozov cilj v tretjem in četrtem delu je, kot pravi v predgovoru k tretjemu delu, 
povrniti človeško bitje ter njegovo voljno in čustveno življenje na njihovo pravo 
mesto v naravi. Kajti nič ne stoji zunaj narave, niti človeški um (Nadler, 2023). 
 
Spinoza (1963, str. 189) se ne strinja z avtorji, ki človeka ločujejo od narave in mislijo, 
da lahko človek popolnoma nadzoruje svoje delovanje. Človeško nemoč pripisujejo 
napaki človeške narave namesto moči same narave. Človeškega duha zato zaničujejo 
ali celo preklinjajo. Vseeno priznava, da je bilo pred njim že veliko »odličnih mož«, 
ki so o življenju pisali na pravi način. Ne pozna pa nikogar, ki bi do zdaj pisal o 
naravi afektov in o tem, kako jih lahko obvladujemo.7 Na Spinozo je sicer močno 
vplival Descartes. Njegova zmota je bila (po Spinozovih besedah) miselnost, da »ima 
duh nad svojimi delovanji neomejeno moč« (Spinoza, 1963, str. 189). Kljub temu ga 
obravnava kot bistroumnega modreca, ki je skušal razložiti človekova čustva in 
njihovo obvladovanje. Ljudem, ki čustva raje preklinjajo in zasmehujejo, kot da bi 
jih poskušali razumeti, želi Spinoza odpreti oči. Dokazati želi, da afekti niso ločeni 
od razuma, prazni, nesmiselni ali strašni.  
 
Številni filozofi so človeški um obravnavali kot izjemo med sicer univerzalnimi 
naravnimi zakoni – kot stvar, ki je zavestna, sposobna dobrega in zla. Človeško 
delovanje, četudi se zdi posebno, mora imeti neko razlago v okviru univerzalnih, naravnih 
zakonov (LeBuffe, 2024).  
 
Spinoza (1963, str. 190) trdi, da narava ne more biti napačna, saj je vendar zmeraj in 
povsod ista. Negativna čustva, kot so sovraštvo, jeza in zavist, izhajajo iz iste 
»nujnosti in moči narave« kot vse ostalo. Afekte povzročajo določeni vzroki, imajo 

 
7 Spinozovo delo kaže jasne vplive Descartesa in Hobbesa, pa tudi starodavne teorije, kot je stoicizem (Schmitter, 
2021).  



80 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

prav tako določene lastnosti, ki so preučevanja vredne prav toliko kot druge, za nas 
pozitivne stvari. Pri razlaganju čustev bo Spinoza uporabljal »geometrično metodo«, 
človeško obnašanje bo preučeval na enak način kot geometrijske like in telesa.  
 
Nemogoče je, da človek ne bi bil del narave in da bi bil podvržen le tistim 
spremembam, katere je mogoče umeti zgolj po njegovi naravi in katerim je adekvatni 
vzrok (Spinoza, 1963, str. 266). Človek je torej nujno del narave in trpi spremembe, 
ki jih njegov razum ne more doseči.  
 
6 Ključni pojmi 
 
Spinoza (1963, str. 190) razlaga, da adekvaten (ustrezen) vzrok pomeni vzrok, katerega 
učinek lahko zaznamo »jasno in razločno«. Nasprotno, neadekvaten (neustrezen) ali 
delen vzrok označuje vzrok, katerega učinek sam po sebi ni dojemljiv. Ljudje 
delujemo, kadar iz naše narave sledi nekaj, čemur smo adekvatni vzrok. Trpimo8 pa 
takrat, kadar iz našega duha izhaja nekaj, čemur smo delni vzrok.   
 
Z afektom mislimo afekcijo (spremembo) telesa, ki zmožnost delovanja krepi ali 
slabi. Človeško telo je lahko podvrženo mnogo spremembam in vendar ohranja 
podobe stvari, torej ohranja svoj smisel (Spinoza, 1963, str. 191).  
 
7 Neadekvatne ideje 
 
Po Spinozi sta duh in telo različna modusa iste substance. Duh je »ideja« telesa, 
vendar zaradi tega razlikovanja ne more imeti jasnega in razločnega (ustreznega) 
razumevanja telesa ali drugih fizičnih stvari. Človeški duh zaznava zunanji svet samo 
preko afekcij (sprememb ali stanj) lastnega telesa. Te afekcije so zamegljene in 
nejasne, kar pomeni, da so ideje, ki jih imamo o svetu in telesu, neustrezne – so 
delne, nepopolne ali zmedene. Duh zunanja telesa zaznava posredno, skozi učinke, 
ki jih ta telesa povzročijo na naše telo. Ta posredna zaznava zagotavlja, da so naše ideje 
o zunanjih stvareh neustrezne. Človek lahko zazna Sonce kot bližje Zemlji (zmedena 
in površna ideja) zaradi načina, kako njegovo telo občuti vpliv Sonca (Robinson in 
Kutner, 2018, str. 4). 

 
8 V četrtem delu Etike Spinoza (1963, str. 265) razloži, da trpimo takrat, »kadar nastaja v nas nekaj, čemur smo delni 
vzrok, se pravi, nekaj, kar se ne da izvajati iz zakonov naše narave. Torej trpimo, kolikor smo del narave, ki se sam 
po sebi in brez drugih delov ne more pojmovati.« 



N. Bačani: Spinozova filozofija afektov 81. 
 

 

8 Adekvatne ideje  
 
Če neustrezne ideje izhajajo iz nejasnih in zmedenih zaznav (tj. afekcij telesa), se 
postavlja vprašanje: Kaj naredi idejo ustrezno? Ali je sploh mogoče doseči ustrezno 
idejo? 
 
Spinoza afekte opredeli kot spremembe telesa, ki povečujejo ali zmanjšujejo njegovo 
moč delovanja. Afekt vključuje tudi ideje teh sprememb, vendar te ideje niso vedno 
popolnoma jasne. Duh doživlja ideje o telesnih spremembah. Te ideje so lahko 
ustrezne ali neustrezne, odvisno od tega, ali duh deluje (je aktiven) ali pa je pasiven 
(je delovanje nanj zunanje vsiljeno). 
 
Afekti so dinamični in razpršeni, niso omejeni na misel. Namesto tega afekti delujejo 
na »ravnini imanence« – soodvisnosti telesnih in duhovnih procesov, ki skupaj 
oblikujejo posameznikovo subjektivnost. Ustrezne ideje so možne, ko je um aktiven, 
kar pomeni, da razume afekcije telesa in njihov vpliv na njegovo prizadevanje 
(konatus) (Robinson in Kutner, 2018, str. 4). 
 
9 Afekti 
 
Spinoza deli afekte na dejanja in strasti. Kadar je vzrok dogodka v celoti v naši lastni 
naravi – natančneje v našem znanju ali ustreznih idejah – in smo mi »ustrezen vzrok« 
zanj, potem gre za delovanje uma. Po drugi strani pa smo pasivni, ko se v nas zgodi 
nekaj, za kar je vzrok zunaj naše narave. Afekti – bodisi pri delovanju bodisi pri 
pasivnosti – pomenijo spremembe v naši duševni in telesni sposobnosti delovanja, 
kar Spinoza imenuje »povečanje ali zmanjšanje moči delovanja« oziroma »moči 
vztrajanja v biti«. Vsa bitja imajo naravno moč ali stremljenje, ki jo Spinoza imenuje 
conatus. To stremljenje je bistvo vsakega bitja.9 Afekt je le vsaka sprememba te moči, 
na bolje ali na slabše. Afekti, ki so dejanja, so spremembe v tej moči, ki imajo svoj 
vir (ali ustrezen vzrok) zgolj v naši naravi; afekti, ki so strasti, so tiste spremembe v 
tej moči, ki imajo vzrok vsaj deloma izven nas (Nadler, 2023).  
 

 
9 Spinoza je menil, da si organizmi prizadevajo ohraniti svojo lastno bit po naravi, in da to nujno prizadevanje tvori 
njihovo bistvo. Organizmi imajo možnost uravnavanja svojega življenja in to jim omogoča preživeti. Na enak način 
si organizmi po naravi prizadevajo doseči »največjo popolnost« delovanja, kar Spinoza enači z veseljem. Vsa ta 
prizadevanja se dogajajo nezavedno (Damasio, 2008, str. 16). 



82 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Spinoza razume afekt kot odziv telesa na zunanje vplive, ki lahko poveča ali zmanjša 
njegovo moč delovanja. Po Spinozi je neustrezna ideja rezultat pasivnega podrejanja 
zunanjim silam (strasti), medtem ko ustrezne ideje izvirajo iz aktivnega delovanja 
uma, ki vodi k jasnejšemu razumevanju sveta. Afekti, kot so žalost (ki zmanjšuje moč 
delovanja) in veselje (ki jo povečuje), igrajo osrednjo vlogo v etiki, saj um lahko 
preoblikuje afekte tako, da ga usmerijo k boljšemu razumevanju Boga, Narave ali 
Substance (Robinson in Kutner, 2018, str. 4–5). 
 
Za razliko od nekaterih sodobnih teorij afekta (npr. Massumi, 2002), ki afekt 
dojemajo kot silo, ki presega racionalni nadzor, Spinoza poudarja, da lahko afekte 
obvladujemo s pomočjo razuma. Na ta način postanejo afekti del etičnega in 
produktivnega delovanja, usmerjenega k resničnemu znanju in harmoničnemu 
obstoju (Robinson in Kutner, 2018, str. 5). 
 
10 Tretji del Etike  
 
Naš duh je bodisi aktiven (deluje) bodisi trpi. V prvem primeru ima adekvatne 
(ustrezne) ideje, v drugem pa neadekvatne (neustrezne). Razlikuje med delovanjem, 
ki je aktivno, in trpljenjem, ki označuje pasivnost. Enako trdi tretje pravilo, ki pravi, 
da delovanje duha izvira samo iz adekvatnih idej, trpljenje pa iz neadekvatnih 
(Spinoza, 1963, str. 191, 196).  
 
Šajković (1963, str. 64) v predgovoru Etike razlaga, da so afekti stanja telesa, ki 
ustrezajo idejam, v katerih se telesna dejavnost ali povečuje ali zmanjšuje. Ko 
posameznik to stanje jasno in razločno doumeva, takrat deluje; v nasprotnem 
primeru pa trpi. Ko ima človek adekvatne ideje, so njegovi afekti aktivni; ko ima 
neadekvatne ideje, pa so afekti pasivni. Iz tega sledi, da so človeške strasti stanja 
trpljenja, ki nastanejo kot rezultat neadekvatnih in nejasnih idej.  
 
Zanimivo je tudi šesto Spinozovo pravilo, ki pravi, da si vsaka stvar prizadeva 
vztrajati v svoji biti. V dokazu je razloženo, da so posamezne stvari modusi, s 
katerimi so izraženi atributi Boga. Stvari na neki določen način izražajo Božjo moč 
in delovanje. To prizadevanje za vztrajanje v biti je bistvo stvari, kar je razvidno iz 
sedmega pravila (Spinoza, 1963, str. 197–198). Damasio glede tega pravi: »Če ga 
interpretiramo v luči sodobnih ugotovitev, potem iz Spinozovega pojmovanja sledi, 
da je živ organizem zgrajen tako, da kljub številnim nevarnostim, ki ogrožajo njegov 



N. Bačani: Spinozova filozofija afektov 83. 
 

 

obstoj, ohranja skladnost svojih struktur in funkcij.« Idejo conatusa torej povezuje s 
sodobno biološko teorijo homeostatskega uravnavanja (Markič, 2008, str. 300). 
 
Damasio (2008, str. 36) trdi, da je Spinozov conatus v jeziku sodobne biologije 
pravzaprav »skupek nagnjen, zapisanih v možganskem vezju, ki so, ko so enkrat 
izpostavljena notranjim ali okoliškim pogojem, prizadevajo za preživetje in dobrobit 
organizma«. 
 
Bistvo duha sestoji iz ustreznih in neustreznih idej ter si prizadeva vztrajati v svoji 
biti. Kadar se to prizadevanje nanaša samo na duha, se imenuje volja; kadar pa se 
poleg duha nanaša tudi na telo, se imenuje gon (Spinoza, 1963, str. 199). Tako je 
Spinoza vse afekte reduciral na ideje. Za osnovne afekte je določil poželenje, veselje 
in žalost, medtem ko so vsi drugi njihove kombinacije ali posledice (Šajković, 1963, 
str. 65).  
 
Afekte lahko nato reduciramo na tri primarne: željo, veselje ali užitek in žalost ali 
bolečino. Užitek, radost in slast vključujejo prehod v stanje večje popolnosti, to je v 
večjo moč. Bolečina, nezadovoljstvo in žalost nasprotno vključujejo prehod v stanje 
manjše popolnosti in moči (Schmitter, 2021). Veselje in žalost ter vsi afekti, 
sestavljenih iz teh dveh, so trpljenja. Med mnogimi afekti so najpomembnejši 
uživaštvo, pijanstvo, pohota, lakomnost in častihlepje, s katerimi mislimo ljubezen 
ali željnost do pirovanja, popivanja, spolnega občevanja, bogastva in slave. Nasproti 
običajno postavljamo zmernost, treznost in čistost, ki pa niso afekti ali trpljenja, 
ampak predstavljajo moč duha, ki afekte brzda. Trdi, da se afekti razlikujejo glede na 
bistvo posameznika. Različni ljudje imajo različna bistva, zato se tudi njihove strasti 
razlikujejo. 
 
Poleg veselja in željnosti, ki sta trpljenji, so še drugi afekti, ki se nanašajo na nas, če 
delujemo. Kadar duh dojema sam sebe in svojo zmožnost delovanje, se veseli, tj. 
kadar dojema resnično ali adekvatno idejo. Željnost se na nas nanaša, ko umevamo 
ali delujemo. Vsi afekti, ki se nanašajo na duha, ko deluje, se nanašajo na veselje ali 
željnost. Vsi afekti se nanašajo na željnost, veselje ali žalost. Z žalostjo mislimo, da 
se zmožnost delovanja duha manjša oz. slabi. Če pa duh deluje, se lahko nanj 
nanašajo le afekti veselja in željnosti (Spinoza, 1963, str. 239).  
  



84 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Med Spinozovimi definicijami afektov izvemo, da željnost dojema kot človekovo 
bistvo. Je zavedni gon. Slednji je človekovo bistvo, če pripomore k ohranitvi človeka. 
Med željnostjo in gonom postavi enačaj, saj gon ostaja isti ne glede na to, ali se ga 
zavedamo ali ne (Spinoza, 1963, str. 241). Veselje definira kot človekov prehod od 
manjše k večji popolnosti, žalost pa ravno nasprotno (Spinoza, 1963, str. 242). 
 
11 Četrti del Etike 
 
V predgovoru Spinoza (1963, str. 259) pojasni, da človeška nemoč obvladovanja 
afektov vodi v sužnost. Človek, ki ga obvladujejo afekti, ni avtonomen, saj z njim 
upravlja usoda. V takem primeru je nezmožen izbirati, čeravno ve, kaj bi bilo zanj 
dobro.  
 
V tem kontekstu zagovarja relativizem, saj pravi, da je lahko ista stvar hkrati dobra 
in slaba. Godba je na primer dobra za otožnega človeka in slaba za žalujočega, za 
gluhega pa nič od tega. Dobro in zlo definira kot zgolj modusa mišljenja, stvar sama 
po sebi ni dobra ali slaba (Spinoza, 1963, str. 261). 
 
Razloži, da bo z dobrim mislil tisto, za kar gotovo vemo, da nam koristi; s slabim pa 
tisto, za kar gotovo vemo, da nam škodi (Spinoza, 1963, str. 262). Sedmo pravilo 
pravi, da lahko določen afekt brzdamo ali se ga znebimo samo z afektom, ki je 
nasproten in močnejši10 (Spinoza, 1963, str. 267). Veselje in žalost sta spoznavi 
dobrega in slabega, pod pogojem, da se ju zavedamo. Dobro in slabo imenujemo 
tisto, kar koristi ali škoduje naši biti, se pravi, kar krepi ali slabi našo zmožnost 
delovanja (Spinoza, 1963, str. 268). Afekt je intenzivnejši, če si predstavljamo, da je 
v sedanjosti prisoten (Spinoza, 1963, str. 269). 
 
Nenadzorovane strasti za osebo pomenijo oviro pred svobodo. Zares svobodni 
postanemo le, če se zoperstavimo svojim strastem. Ko Spinoza razum povezuje s 
svobodo in strasti s suženjstvom, je njegova teorija podobna Platonovi. Platon 
(Fajdros, 246a–254e) um primerja s kočijo, ki jo vlečeta dva konja – eden poslušen in 
drugi neukrotljiv. Poslušni konj kočijaža uboga, medtem ko neukrotljiv konj, ki 
predstavlja strasti, hodi po svoje. Kočijaž se trudi, da bi ga nadzoroval, vendar 

 
10 Damasio (2008, str. 15) z drugimi besedami pove, da je Spinoza predlagal, da se določenemu negativnemu čustvu 
zoperstavimo z močnejšim pozitivnim čustvom, ki sta ga vzbudila premislek in ustvarjalni napor. Spinozova glavna 
zamisel je, da lahko strasti obvladamo le s čustvi, ki so posledica razuma, ne pa zgolj s čistim razumom.  



N. Bačani: Spinozova filozofija afektov 85. 
 

 

neukrotljiv konj prevlada in določa, kaj se dogaja s kočijo in njenim voznikom. Tako 
kot kočijaž ne more obvladati konja, pogosto ne moremo obvladati svojih strasti in 
dejanj, ki iz njih izhajajo. Strasti so nekaj, kar se nam dogaja, ne nekaj, kar počnemo; 
ali nas, z besedami Spinoze, zasužnjujejo in nam preprečujejo, da bi delovali 
krepostno in skladno z razumom (James, 2010, str. 223). 
 
Nasprotno je Aristotel trdil, da nekatere strasti, kot sta strah pred sramoto ali 
pravičniški gnev, sploh niso zasužnjujoče, temveč so bistvene za dobro življenje. 
Ključ do kreposti je sposobnost razlikovanja med moralno primernimi in 
neprimernimi strastmi ter ravnanje v skladu s prvimi. Aristotelova vplivna trditev je 
bila sprejeta pri mnogih Spinozovih sodobnikih in tudi Spinoza priznava njeno moč. 
Priznava, da je človek, katerega strasti temeljijo na dobro utemeljenih sodbah o 
stvareh, v boljšem položaju kot tisti, katerega sodbe so fantastične; priznava tudi, da 
strasti igrajo ključno vlogo v osvobajanju in se strinja, da ima svobodno življenje 
ključno afektivno dimenzijo. Strasti torej niso popolna moralna katastrofa.  Kljub 
temu pa Spinoza vztraja, da Aristotelova konceptualizacija kreposti ni zadostna, ker 
ne prepozna, da so tudi najbolj konstruktivne strasti izraz pomanjkanja samonadzora 
in so zato ovire za vrsto svobode, ki jo zagovarja (James, 2010, str. 224). 
 
Vrlina je za Spinozo človeška moč, enaka bistvu oz. naravi človeka. Ta pa je enaka 
prizadevanju, s katerim si človek prizadeva vztrajati v svoji biti (Spinoza, 1963, str. 
276). Umevanje je vse, za kar si razumsko prizadevamo. Če duh uporablja razum, 
dojame, da mu je koristno samo tisto, kar pripomore k umevanju (Spinoza, 1963, 
str. 279). Dobro je za nas tisto, kar pripomore k umevanju, slabo pa tisto, kar nam 
umevanje preprečuje. Absolutna vrlina duha je torej umevanje; najvišje dobro, ki jo 
duh lahko dojame, pa je Bog (Spinoza, 1963, str. 280). Slabo je vzrok žalosti in 
manjša našo zmožnost delovanja, kar pomeni, da nam je nasprotna. Dobra stvar je 
po drugi strani z našo naravo skladna (Spinoza, 1963, str. 281–282). 
 
V 37. pravilu se pokaže, da je Spinoza poudarjal pomen empatije: Pravi, da bo 
vsakdo, ki hodi po poti vrline, želel dobroto, za katero se žene sam, tudi drugim, in 
sicer tem bolj, čim večjo spoznavo Boga bo imel (Spinoza, 1963, str. 287). Zagovarja 
tudi slogo11, saj trdi, da je koristno tisto, kar povzroči, da ljudje živijo složno, slabo 
pa tisto, kar v državo prikliče neslogo (Spinoza, 1963, str. 293). 
 

 
11 Sloga pri Spinozi pomeni harmonično sobivanje ljudi, ki se med seboj podpirajo, ne ovirajo.   



86 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Svoboden človek, torej tisti, ki ga vodi razum in ne afekti, se ne predaja strahu pred 
smrtjo. Želi si dobro, torej hoče delovati, živeti in ohranjati svojo bit; zato »ne misli 
na nič manj kot smrt in njegova modrost je premišljevanje o življenju« (Spinoza, 
1963, str. 312). Slednje Spinozovo mišljenje si lahko razlagamo v smislu, da se moder 
človek zaveda svoje minljivosti, a vendar je njegova energija usmerjena v aktivno 
življenje. Ne beži pred smrtjo in se je ne boji; svoje življenje usmerja v delovanje in 
zasledovanje dobrega – krepitev lastne biti (conatus). S tem, ko se moder človek 
osredotoča na zgolj to, kar je v njegovi moči, njegovo življenje postane izraz 
dejavnega obstoja, ne pa pasivnega strahu – torej ga ne vodijo nerazumni afekti. 
 
12 Vpliv Spinozove filozofije na sodobno psihologijo in nevrobiologijo 
 
Spinozova misel je pomembno vplivala ne le na filozofijo, temveč tudi na sodobno 
psihologijo, nevrobiologijo in razumevanje čustvenih procesov. Njegov celostni 
pogled na neločljivost misli in telesa je postal temelj za preučevalce narave čustev, 
občutkov in zavesti. V Spinozovi filozofiji lahko prepoznamo tudi vzporednice s 
sodobno razlago čustvene inteligence.  
 
Sharma (2008, str. 59) čustveno inteligenco dojema kot najbolj sporen koncept na 
področju vedenjskih in družbenih znanosti, ki je v zadnjih letih pridobil 
priljubljenost zaradi svojega prispevka k osebnemu in poklicnemu uspehu. Njene 
začetke pripisuje prav Spinozi, ki je verjel, da čustva in intelekt skupaj prispevajo k 
merjenju spoznanja. Po Spinozovem mnenju obstajajo tri plasti spoznanja: čustveno 
spoznanje, intelektualno spoznanje in neka vrsta intuicije. 
 
Spinoza je med drugimi navdušil nevroznanstvenika Antónia Damásia (1944), ki je 
v njegovih idejah prepoznal predhodnico sodobnih dognanj. Te idejne sorodnosti so ga 
tako prevzele, da se je posvetil tudi raziskovanju Spinozovega osebnega življenja in 
dobe, v kateri je živel. Damasio se v svojem delu Iskanje Spinoze njegove filozofije ni 
lotil sistematično. Kot pravi sam, se njegova knjiga ne ukvarja s Spinozovo filozofijo. 
Poiskal je določene ideje in misli, ki jih je ocenil za relevantne v okviru človeških 
čustev in občutkov. Kot nevrobiolog je skušal v Spinozi prepoznati protobiologa in 
njegove zamisli povezati s sodobno nevroznanostjo (Markič, 2008, str. 299–300). 
Kot pravi sam (2008, str. 15) ga je navdušilo Spinozovo pojmovanje, da je človeški 
duh ideja človeškega telesa, o čemer piše v drugem delu Etike. 



N. Bačani: Spinozova filozofija afektov 87. 
 

 

V svoji knjigi Iskanje Spinoze: Veselje, žalost in čuteči možgani (2008, str. 12) se, kot zapiše, 
»posveča novim zamislim o naravi in pomenu človeških občutkov«. Razloži, da sam 
ni filozof in da se pričujoče delo ne ukvarja s Spinozovo filozofijo. Spinoza se mu 
zdi nadvse relevanten za vsako razpravo o človeških čustvih in občutkih. Težnje, 
motivacije, čustva in občutki – kar združuje pod pojmom afekti – so se mu zdeli 
središčni vidik človečnosti. V prizadevanjih, da bi bolje razumel človekovo psiho in 
izboljšal njegovo življenje, sta izstopajočo vlogo imela predvsem veselje in žalost 
(Damasio, 2008, str. 12). 
 
Spinoza je za nevrobiologijo pomemben kljub temu, da so njegove zamisli o 
človeškem duhu izhajale iz širšega zanimanja za človekov položaj. Najbolj ga je 
zanimal človekov odnos do narave. Ta odnos je poskušal pojasniti, da bi lahko 
predlagal realna sredstva za človekovo odrešitev. Njegovo mišljenje izvira iz 
Aristotela, a je biološka osnova predvidljivo trdnejša (Damasio, 2005, str. 18). 
 
Markič (2008, str. 300) navaja, da Damasio s svojo teorijo čustev, ki so telesna in 
nezavedna, ter občutkov, ki so zavestni, poseže tudi v vprašanje duha in telesa. Kot 
pravi, se tudi pri tej temi zgleduje po Spinozi, ki je zagovarjal monizem. Vendar je 
njegov pristop precej nedosleden.  
 
Damasio (2008, str. 205–206) izpostavlja Spinozovo prepričanje, da duh umre skupaj 
z našim telesom. S tem pa ne moremo zamenjevati njegovega večnega bistva, ki ga 
Spinoza hkrati zagovarja. S tem namreč misli obstoj večne resnice oz. bistva stvari 
in ne trajanja v času. V Spinozovem času je zanikanje nesmrtnosti duha veljalo za 
krivoverstvo in možno je, da je bil prav zaradi tega izgnan iz verske skupnosti. 
 
Spinoza je uvidel, da sta duh in telo vzporedna in med seboj usklajena. Kljub 
enakopravnosti pa sta nesimetrična. Čeprav se duševni procesi precej zrcalijo v 
telesnih, je Spinoza vendarle menil, da telo oblikuje vsebino duha veliko izraziteje 
kot velja obratno. Ideje v duhu se lahko združujejo, česar pa telesa niso zmožna 
(Damasio, 2005, str. 206). 
 
Damasio (2005, str. 206) sklepa, da če je njegova interpretacija Spinoze vsaj približno 
pravilna, je bil njegov uvid za takratni čas revolucionaren, a vseeno ni imel nobenega 
vpliva na znanost. Njegove ideje so sorodne zamislim, ki so jih dvesto let kasneje 
razvijali William James, Claude Bernard in Sigmund Freud (Damasio, 2005, str. 16). 
 



88 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Sodobne razlage Spinozove misli razkrivajo, da so njegove ideje o enotnosti duha in 
telesa, pomembnosti afektov ter razumski usmerjenosti človeka presenetljivo 
sorodne današnjim znanstvenim pristopom. Ponudil je namreč filozofski okvir, ki 
napoveduje kasnejše ugotovitve o telesnosti in umu. Zaradi interdisciplinarne 
plodnosti ostaja njegova filozofija relevantna še danes.  
 
13 Zaključek 
 
Razumevanje afektov je za Spinozo ključnega pomena, saj lahko le na tak način 
dosežemo popolno svobodo in zadovoljstvo. Dokazati skuša, da so človeški afekti 
nekaj naravnega, saj njihov vzrok izvira iz narave, v kateri se ne zgodi nič napačnega. 
Razumeti jih je treba skozi univerzalne naravne zakone. Prevladujoče mnenje takrat 
je bilo nasprotno, in sicer da je vzrok v človeku. 
 
Oblikoval je stališče, ki je nasprotovalo Descartesovemu, in sicer, da sta mišljenje in 
telesnost atributa ene in iste substance. Ta substanca je Bog in hkrati narava. S tem 
je zavrgel takratno prevladujočo filozofsko teorijo dualizma substanc in zagovarjal 
monizem.  
 
Substanca je zanj večna, samozadostna, nedeljiva in imanentna, ki pa se kaže skozi 
neskončno mnogo atributov. Človek lahko zaznava le dva od teh, in sicer mišljenje 
ter materijo. Kot bistvo končnih stvari (modusov) opredeljuje conatus (stremljenje oz. 
prizadevanje bitja ostati v svoji biti).  
 
Afekte definira kot telesne spremembe, ki vplivajo na moč delovanja organizma. Če 
jo povečajo, se to imenuje veselje, v nasprotnem primeru pa žalost. Tretji osnovni 
afekt poleg veselja in žalosti pa je željnost, ki predstavlja zavedanje našega gona. 
Spinoza razlikuje med aktivnim delovanjem in trpljenjem, ki je pasivno: Naš duh je 
aktiven (deluje) ali pa trpi; v prvem primeru ima ustrezne ideje, v drugem pa 
neustrezne. Če duh deluje, se lahko nanj nanašajo le afekti veselja in željnosti. 
 
Spinoza zagovarja, da afekti niso ločeni od razuma, saj jih z njegovo pomočjo lahko 
nadziramo. Razumevanje in obvladovanje afektov nista le ključ do svobode, temveč 
tudi do boljšega razumevanja človeške subjektivnosti, na katero v Etiki opozori tudi 
Spinoza (1963, str. 261). Njegova filozofija je presenetljivo močno vplivala tudi na 
sodobno psihologijo in nevroznanost. V tem kontekstu lahko Spinozovo 



N. Bačani: Spinozova filozofija afektov 89. 
 

 

poudarjanje razumevanja in razumskega obvladovanja afektov primerjamo s 
sodobnim pojmom čustvene inteligence. Menil je, da ljudje pogosto delujemo pod 
vplivom čustev, ki jih ne razumemo v celoti, kar nas vodi v suženjstvo naše 
emocionalne narave. V skladu s tem je razlikoval med pasivnimi čustvi, ki jih ne 
obvladujemo, in aktivnimi čustvi, ki izhajajo iz razumevanja in delovanja v skladu z 
razumom.  
 
 
Viri in literatura 
 
Brown, S. D. in Stenner, P. (2001). Being Affected: Spinoza and the Psychology of Emotion. 

International Journal of Group Tensions, 30(1), 81–105. 
https://doi.org/10.1023/A:1026658201222 

Damasio, A. (2008). Iskanje Spinoze: Veselje, žalost in čuteči možgani (Sebastjan Vörös, prevajalec). Krtina.  
Lebuffe, M. (2024). Spinoza’s Psychological Theory. V Zalta, E. N. in Nodelman, U. (ur.), The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja zima 2024). 
https://plato.stanford.edu/archives/win2024/entries/spinoza-psychological/ 

Markič, O. (2008). Nevrobiologija čustev in občutkov. V A. Damasio, Iskanje Spinoze: Veselje, žalost in 
čuteči možgani (str. 287–301). Krtina.  

Nadler, S. (2023). Baruch Spinoza. V Zalta, E. N. in Nodelman, U. (ur.), The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (izdaja jesen 2023). https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/spinoza/  

Robinson, B. in Kutner, M. (2018). Spinoza and the Affective Turn: A Return to the Philosophical 
Origins of Affect. Qualitative Inquiry, 25(2), 1–7. https://doi.org/10.1177/1077800418786312 

Schmitter, A. M. (2021). Emotions in the 17th and 18th centuries: Spinoza on the emotions. V Zalta, 
E. N. (ur.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja poletje 2021). 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/emotions-17th18th/ 

Sharma, R. R. (2008). Emotional Intelligence from 17th Century to 21st Century: Perspectives and 
Directions for Future Research. The Journal of Business Perspective, 12(1), 59–66. 
https://doi.org/10.1177/097226290801200108 

Spinoza, B. (1963). Etika (Simoniti, Primož, prevajalec). Slovenska matica v Ljubljani. 
Šajković, R. (1963). Filozofija Barucha de Spinoze. V B. Spinoza, Etika (str. 5–89). Slovenska matica 

v Ljubljani. 
 
 
  



90 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

 
 





 

 

 
 
 



ANALIZA 
Let. 29, št. 1, str. 93–112, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.93-112.2025 
CC-BY, besedilo © Vačun, 2025 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 KDO IN KAKO NAJ VZGAJA  
DOBRE DRŽAVLJANE? 

  
Sprejeto 
29. 9. 2025 
 
Pregledano 
16. 11. 2025 
 
Izdano 
17. 12. 2025 

MAJA VAČUN 
Univerza v Maribor, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
maja.vacun1@student.um.si 
 
DOPISNI AVTOR 
maja.vacun1@student.um.si 
 

Ključne besede 
filozofija, 
vzgoja in izobraževanje, 
dober državljan,  
vrline,  
učni načrt 

Izvleček V prispevku razmišljamo o tem, kakšnega državljana 
potrebuje liberalno-demokratična družba in kakšna je vloga 
vzgojno-izobraževalnega sistema pri oblikovanju »dobrih« 
državljanov. Dobro državljanstvo presega državljansko znanje 
in veščine ter temelji na državljanskih vrlinah (odgovornost, 
pravičnost, solidarnost, pripravljenost na sodelovanje, skrb za 
skupno dobro), ki vključujejo motivacijo in se izražajo v 
dejanjih. Izobraževalni sistem ima pomembno vlogo pri 
razvijanju teh lastnosti, vendar je le eden izmed dejavnikov, ki 
oblikujejo mlade. Pomembna je povezanost šole z drugimi 
družbenimi sferami ter celostni pristop k državljanski vzgoji. 
Analiza aktualnega učnega načrta za predmet domovinska in 
državljanska kultura in etika kaže, da ta daje večji poudarek 
državljanskemu znanju kot državljanskim veščinam in vrlinam. 
Mednarodna raziskava ICCS 2022 izpostavlja slabe dosežke 
slovenskih osnovnošolcev na področju državljanske vednosti, 
njihovih stališč glede pomembnih tem v družbi, slabe 
participacije v šolskem in drugih okoljih kakor tudi njihove 
izražene pripravljenosti za angažiranje v prihodnosti. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 1, pp.93–112, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.93-112.2025 
CC-BY, text © Vačun, 2025 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

WHO SHOULD RAISE GOOD  
CITIZENS AND HOW? 

 

 Accepted  
9. 10. 2025 

 
Revised 

30. 11. 2025 
 

Published 
17. 12. 2025 

MAJA VAČUN 
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 
maja.vacun1@student.um.si 
 
CORRESPONDING AUTHOR 
maja.vacun1@student.um.si 
 

Abstract This paper reflects on the type of citizen required by 
a liberal-democratic society and the role of the educational 
system in shaping »good« citizens. Good citizenship goes 
beyond civic knowledge and skills. It is grounded in civic 
virtues (responsibility, justice, solidarity, willingness to 
cooperate, and concern for the common good), which include 
motivation and are expressed through actions. The educational 
system plays a crucial role in developing these qualities, but it 
is only one of the factors that influence young people. Equally 
important are the school’s connections with other social 
spheres and a holistic approach to civic education. An analysis 
of the current curriculum for the subject Civic and Homeland 
Culture and Ethics shows that it places greater emphasis on 
civic knowledge than on civic skills and virtues. The 
international ICCS 2022 study highlights the weak performance 
of Slovenian primary school students in civic knowledge, their 
attitudes toward key social issues, their limited participation in 
school and other contexts, as well as their expressed willingness 
to engage in the future. 

Keywords 
philosophy,  

education,  
good citizen,  

virtues,  
curriculum 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 95. 
 

 

1 Uvod 
 
V Sloveniji od leta 2023 do 2025 poteka prenova učnih načrtov za osnovne šole in 
gimnazije, ki med drugim ponuja razmislek o tem, kaj je pravzaprav tisto, kar je v 
ospredju vzgojno-izobraževalne politike javnega nacionalnega šolstva. Zdi se 
smiselno, da je ta zastavljena široko in dolgoročno, saj gre za vzgojo in izobraževanje 
zdaj mladih, a nekoč odraslih ljudi, ki naj ne bi zgolj opismenjeni živeli v aktualni 
družbi, temveč v njej tudi aktivno delovali in jo sooblikovali.  
 
A vprašanje je, kakšne državljane sploh potrebuje in si želi liberalno-demokratična 
družba, ki jo s svojimi zakoni in načeli normira Ustava Republike Slovenije in katere 
del je posledično tudi njen vzgojno-izobraževalni sistem. Cilj v prispevku je 
odgovoriti na tri osnovna vprašanja: 
 
(i) Kakšnega državljana potrebuje liberalna demokratična družba? 
(ii) Kakšna je vloga vzgojno-izobraževalnega sistema pri vzgoji odraslih »dobrih« 

državljanov? 
(iii) Kako naj bo zasnovan aktualni pouk predmeta domovinska in državljanska 

kultura in etika v slovenski osnovni šoli, da bo izoblikoval učence v take 
državljane? 

 
Naš namen je tudi raziskati, kaj naj bi državljanska vzgoja krepila pri učencih – vrline, 
participacijo, motivacijo ali vse troje. Izhajajoč iz tega bo prispevek sestavljen iz treh 
delov: (i) v prvem poglavju bomo predstavili osnovne značilnosti liberalne 
demokracije kot politične ureditve ter navedli lastnosti njenih državljanov; (ii) v 
drugem poglavju bomo predstavili vlogo izobraževalnega sistema pri oblikovanju za 
liberalno demokracijo dobrih državljanov; (iii) v tretjem poglavju bomo skozi cilje in 
didaktična priporočila predstavili, kako bi veljalo v luči (i) in (ii) zasnovati aktualni 
pouk domovinske in državljanske kulture in etike v osnovni šoli.  
 
2 Državljani, ki jih potrebuje liberalna demokracija 
 
Na začetku tega poglavja bomo podali osnovno predstavitev liberalne demokracije 
kot politične ureditve ter jo v nadaljevanju povezali z lastnostmi njenih državljanov. 
Zanje bomo uporabili besedni zvezi 'dober državljan' in 'odgovoren državljan', na 
kratko pa se bomo ustavili tudi ob razmisleku, ali ju je mogoče enačiti. Pri iskanju 
odgovora na vprašanje, katere so tiste individualne lastnosti, ki naj bi jih imeli odrasli 



96 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

državljani v takšni družbi, bomo posredno izpostavljali tri lastnosti/odlike, ki jih v 
svojem prispevku Državljanska vzgoja, filozofija za otroke in vprašanje participacije 
predstavi M. Šimenc (2009, str. 10–24): osebna odgovornost državljanov, njihova 
participacija in usmerjenost k pravičnosti.  
 
Če je, kot trdi Kymlicka (2005, str. 399), državljanstvo neločljivo povezano z 
liberalnimi idejami individualnih pravic, hkrati pa tudi s komunitarnimi idejami 
pripadnosti posamezni skupnosti in povezavi z njo, je najprej smiselno okvirno 
preveriti, katere so tiste individualne pravice oz. svoboščine, do katerih naj bi bili 
upravičeni pripadniki liberalne demokracije, in kakšne so sploh značilnosti tega 
državnega/političnega sistema. 
 
Temelj liberalne demokracije kot političnega sistema, ki združuje demokratične 
procese z liberalnimi vrednotami, so človekove pravice in svoboščine. Pravice 
posameznikov, zapisane v Ustavi RS, so vezane predvsem na osebno svobodo, 
svobodo izražanja, veroizpovedi, zbiranja, sodelovanja pri upravljanju javnih zadev 
itn. Liberalna demokracija zagotavlja pravno in institucionalno varstvo 
posameznikovih pravic, ščiti pravice manjšin, preprečuje tiranijo večine in skrbi za 
to, da nobena skupina ni diskriminirana ali zatirana. Vladavina prava oz. pravna 
država zagotavlja enakost pred zakoni in preprečuje samovoljo oblasti (Ustava RS, 
2011). »Z mehanizmom volitev ponuja liberalna demokracija možnost izbire 
političnih predstavnikov, ki sprejemajo odločitve v našem imenu, ter nadzor nad 
oblastjo in s tem zaščito posameznikove svobode« (Sovdat, 2008, str. 9). Pomemben 
je tudi družbeni in politični pluralizem, ki naj bi zagotavljal in spodbujal raznolikost 
mnenj ter politično konkurenco, hkrati pa omogočal ravnotežje in medsebojno 
preverjanje. Velik poudarek je na pomenu civilne družbe, ki z nevladnimi 
organizacijami, združenji in neodvisnimi mediji spodbuja participacijo državljanov 
in nadzoruje oblast, katere nosilec je ljudstvo.  
 
Državljani liberalno-demokratičnih sistemov imajo pravice in odgovornosti, ki so 
med seboj neločljivo povezane. Pravice in svoboščine, ki jim pripadajo na osnovi 
politične ureditve njihove države in po zakonu, na eni strani omogočajo in 
poudarjajo vlogo posameznika in svobodo pri lastnem individualnem razvoju, prav 
tako še svobodo, možnost in motiviranost za sodelovanje pri oblikovanju, delovanju 
in napredku demokratičnega sistema skupnosti. A prav ta možnost oz. dejstvo, da je 
ljudstvo tisto, ki ima pravico posredno ali neposredno oblikovati, urejati in udejanjati 
ideje državne ureditve, njenega političnega in vrednostnega sistema, kaže na to, da 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 97. 
 

 

naj bi imeli posamezniki tega ljudstva tudi odgovornosti do skupnosti oz. države kot 
celote. Konec koncev morajo državljani tudi živeti v skladu z zakoni in družbenimi 
vrednotami, se zaposliti v njenih institucijah, jih (znati) uporabljati ter aktivno in 
pravično delovati za kolektivno dobro. Vse to poleg individualnih pravic izpostavi 
tudi pomen participacije in usmerjenosti k pravičnemu ravnanju, kar je potrebno 
dopolniti še s sposobnostjo za etično-politično presojo (kaj pravičnost v danih 
okoliščinah od nas zahteva, ali je določen zakon/ukrep/odločitev pravična ali 
krivična, in če da, do koga ...). 
 
V filozofsko-strokovni literaturi se v razmislekih o lastnostih dobrih državljanov 
izpostavljajo trije ključni pojmi: državljanske vrline oz. kreposti kot sinonimna izraza, 
dispozicijske sestavine in vrednote. Državljanske vrline, med katere se uvrščajo 
moralnost, svobodoljubnost, požrtvovalnost, solidarnost, tolerantnost, delavnost in 
izobrazba, so tiste, ki usposobijo človeka za dobrega državljana (Prunk, 2006, str. 
14). Človek lahko državljanstvo dobro izpolnjuje oz. živi samo v primeru, če je razvil 
in prakticira te vrline. Za namene pričujočega članka je posebej uporabna 
Kymlickova (2005, str. 405; po Galston, 1991, str. 221–224) razvrstitev državljanskih 
vrlin v naslednje štiri kategorije: 
 
− splošne (pogum, spoštovanje zakona, lojalnost), 
− družbene (neodvisnost, odprtost duha), 
− ekonomske (delovna etika, sposobnost, da odložimo samonagraditev, 

prilagodljivost ekonomskim in tehnološkim spremembam), 
− politične (sposobnost prepoznavanja in spoštovanja pravic drugih, naravnanost, 

da zahtevamo le toliko, kolikor nam pripada, sposobnost presoje rezultatov dela 
zaposlenih v javnih službah, pripravljenost na udeležbo v javnih razpravah).  

 
Kymlicka posebej izpostavlja pomen politične participacije, ko piše, da naj bi imeli 
državljani modernih pluralističnih liberalnih demokracij vrline, kot so sposobnost in 
pripravljenost zastavljati vprašanja politični avtoriteti ter se vključevati v javno 
razpravo o javnopolitičnih vprašanjih. Ob tem opozori, da krepost javnega 
razpravljanja ne pomeni zgolj pripravljenosti udeleževati se političnega življenja in 
seznanjati druge s svojimi pogledi, temveč vanjo »sodi tudi pripravljenost, da se 
zapletemo v pogovor: da prisluhnemo, ne le govorimo, da si prizadevamo razumeti 
mnenja drugih in spoštljivo odgovarjati na njihova stališča, da bi se pogovor lahko 
nadaljeval« (Kymlicka, 2005, str. 406). Pomembna krepost dobrih državljanov je 



98 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

krepost 'javne umnosti', ki se nanaša na sposobnost državljanov, da za svoje politične 
zahteve navedejo javne in razumljive razloge in ne le izbire, tem pa v določenih 
okoliščinah (npr. različna verska in/ali kulturna prepričanja) dodajo še kreposti 
presoje, prilagajanja in kompromisa (Kymlicka, 2005, str. 407). Kymlickov seznam 
vrlin in utemeljitev zanj je dobra iztočnica za razpravo o tem, kako naj poteka pouk 
državljanske vzgoje. Ta mora torej v bodočih državljanih razvijati zmožnosti 
samostojnega mišljenja in razglabljanja, spoštljive komunikacije, pripravljenosti 
prisluhniti drugim (ne zgolj zaradi vtisa, temveč v iskreni veri, da se lahko od njih kaj 
novega naučimo ali kaj bolje razumemo), empatije, formuliranja, izražanja in 
utemeljevanja stališč (ne s svojimi osebnimi preferencami, temveč z vsemi 
dostopnimi, tj. javnimi razlogi), določeno mero intelektualne skromnosti (spoznanje 
in priznanje, da so naše znanje in izkušnje ter sposobnost razumevanja omejeni, da 
ne vemo vedno vsega in najbolje), sposobnost prepoznati in se opreti na resnične 
spoznavne avtoritete in ne nasedati zgolj navideznim in samooklicanim, zavezanost 
resnici (namesto ravnodušnosti do nje in do teh, ki jo izkrivljajo in z nami 
manipulirajo), skrb za skupno in ne le osebno dobro (vključuje tudi sposobnost, da 
ugotovimo, kaj od tega, kar nam prodajajo pod to etiketo, je resnično v javnem 
interesu, kaj pa zgolj pretveza za promocijo partikularnih interesov različnih 
interesnih skupin) in tako naprej.  
 
Vsaka zdrava demokracija zahteva svobodo misli in izražanja ter potrebuje 
državljane, ki so sposobni avtonomne kritične refleksije, državljane, ki se ne bojijo 
kritično in neodvisno razmišljati o moralnih, verskih in drugih vprašanjih (Law, 2006, 
str. 40–54), so nagnjeni k spoštovanju zakonov, pripravljeni za politično sodelovanje 
po pravnih poteh, da bi tako dosegli pravico in uresničili določene lastne interese, ki 
jih je legitimno uresničevati, ter nagnjenost k politični participaciji in sodelovanju v 
javnem razmišljanju (Brighouse, 2006, str. 62). Z drugimi besedami: »Kritično 
mišljenje je temelj demokratične družbe, saj omogoča posamezniku, da se ne podreja 
avtoritetam brez razmisleka, temveč jih presoja.« (Gartner, 2007, str. 116) 
 
Murphy (2004, str. 247) doda pomen 'intelektualne vrline', ki jo definira kot vestno 
iskanje resnice. Njegova razvojna hierarhija intelektualnih vrlin vključuje vrline 
intelektualne skrbnosti, npr. temeljitost, natančnost, vztrajnost. Vsak dober 
državljan bi moral imeti intelektualne vrline, saj ga bodo te spodbujale ter mu 
pomagale upreti se lažnim prepričanjem in navedbam slabih politikov, ki ga silijo 
verjeti neresnicam, tako da se sklicujejo na njegov nacionalni ponos, pohlep, 
nezadovoljstvo ali strahove za prihodnost. A čeprav je intelektualna vrlina potrebna 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 99. 
 

 

za dobre državljane, ne zadostuje, saj količina vestnosti v iskanju resnice ne pomeni 
nujno in ne vodi zanesljivo do gorečnosti za javno službo in do poguma za obrambo 
svojega naroda (Murphy, 2004, str. 262).  
 
V povezavi z dobrimi državljani se v filozofsko-strokovni literaturi uporabljata še 
termina vrednote in odgovorno državljanstvo. Odgovoren državljan se zaveda tako 
državljanskih pravic kot dolžnosti, z njim pa so povezane državljanske vrednote kot 
npr. demokracija, človekove pravice, enakost, aktivno vključevanje, solidarnost, 
strpnost do raznolikosti in družbena pravičnost (Bregar Mazzini, 2014, str. 64). Ob 
tem je potrebno izpostaviti, da vrednote niso (nujno) značajske lastnosti in 
posledično tudi niso (nujno) izražene skozi dejanja odgovornih državljanov; slednji 
jih lahko zgolj cenijo in smatrajo kot pomembne v življenju. S tem ko se posameznik 
zaveda državljanskih pravic in odgovornosti in ima v skladu z njimi ali pa prav zaradi 
njih oblikovane lastne vrednote, še ne pomeni nujno, da jih tudi udejanja. Tako se 
postavita dve vprašanji (i) Ali je odgovoren državljan nujno hkrati dober državljan? 
in (ii) Ali je mogoče odgovornega državljana enačiti s poslušnim, indoktriniranim 
državljanom, ki bo oblikoval svoje vrednote na osnovi družbenih, jih zgolj cenil, a 
pri svojem vedenju ne tudi izhajal iz njih? Če vrednote ne usmerjajo posameznikovih 
odločitev in dejanj in če v ničemer ne vplivajo nanje, čemu bi se potem sploh 
ukvarjali z njimi in si prizadevali, da jih ta v svoji državljanski vlogi ponotranji? 
 
Skozi izpostavitev treh ključnih odlik (osebno odgovoren, participativen, k 
pravičnosti usmerjen) in vrlin dobrega državljana smo ugotovili, da vsaka od teh meri 
na svojo raven delovanja, hkrati pa so vse skupaj potrebne za 'oblikovanje' oz. vzgojo 
dobrega državljana, ki ima pozitivne posledice tako zanj kot za skupnost/i. Da bi bil 
državljan dober, ni dovolj, da je odgovoren zgolj v smislu zavedanja svoji 
državljanskih pravic in dolžnosti, tudi ni dovolj, da ima zgolj oblikovan vrednostni 
sistem o tem, kako naj npr. družba ali sam znotraj nje deluje. Pomembno je, da 
njegove vrednote postanejo njegove značajske lastnosti, postanejo vrline, ki se 
manifestirajo skozi njegova dejanja. Glede na zapisano so med vrlinami, ki naj bi jih 
dober državljan imel, v ospredju moralnost, odprtost duha, solidarnost, pravičnost, 
odgovornost, spoštovanje ter sposobnost in motivacija za avtonomno in kritično 
mišljenje. Najbrž pa to niso osrednje vrline vsakega dobrega državljana in najbrž 
seznam teh tudi ni popoln.   
 
 



100 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Kaj torej lahko glede na vse do sedaj zapisano strnemo v odgovor na vprašanje, ki 
smo si ga zastavili v uvodu in skušali nanj odgovoriti v tem poglavju – Kakšen je 
državljan, ki ga potrebuje liberalna demokratična družba? Da bi bil državljan dober, 
ni dovolj, da je zgolj odgovoren v smislu zavedanja svojih državljanskih pravic in 
dolžnosti, tudi ni dovolj, da ima zgolj oblikovan vrednostni sistem o tem, kako naj 
npr. družba ali sam znotraj nje deluje. Pomembno je, da njegove vrednote postanejo 
njegove značajske lastnosti, postanejo vrline, ki se manifestirajo skozi njegova 
dejanja.  
  
Toda kako doseči, da bodo državljani svoje družbene vloge in življenje udejanjali 
polno, z občutkom pripadnosti, motiviranosti ter odgovornosti in ne s prisilo? Da 
bodo ponotranjili zavedanje o tem, da imajo premišljene, pravične in odgovorne 
odločitve posameznika/ov glede načina življenja in delovanja v skupnostih pozitivne 
koristi za družbo kot celoto, s tem pa tudi zanje kot njene posameznike? Eden izmed 
deležnikov razvoja za doseganje tega cilja je vsekakor lahko nacionalni izobraževalni 
sistem, zato bomo v naslednjem poglavju spregovorili tudi o tem, kakšna je vloga 
tega pri oblikovanju dobrih državljanov. 
 
3 Vloga izobraževalnega sistema pri oblikovanju dobrih državljanov  
 
Naša predpostavka je, da imajo šole kot vzgojno-izobraževalne institucije 
pomembno vlogo pri vzgoji dobrih državljanov, a tega ne morejo doseči samostojno 
oz. ločeno od drugih deležnikov; pomemben je tudi vpliv družine, lokalnega in 
širšega okolja, drugih izobraževalnih institucij, civilne družbe, države. Ali lahko 
potrdimo predpostavko, bomo preverili v nadaljevanju, še prej pa poiskali odgovore 
na vprašanje, kakšna sploh je vloga vzgojno-izobraževalnega sistema pri oblikovanju 
dobrih državljanov. V pričujočem razdelku pa bomo poskusili tudi odgovoriti na 
vprašanje, kako oz. na kakšen način lahko/naj šole izvajajo državljansko vzgojo ter 
s tem posredno ali neposredno prispevajo k razvoju bodočih odraslih v dobre 
državljane. 
 
Državljanska vzgoja naj bi v vsej svoji zgodovini ostajala v središču različnih 
teoretičnih razprav in političnih projektov, ki se tičejo vloge in pomena javnega 
šolanja pri vzgoji državljanov kot polno sodelujočih članov politične skupnosti 
(Razvoj državljanske vzgoje v Republiki Sloveniji, 2012, str. 33). Čeprav v primerih, 
ko govorimo o državljanski vzgoji, praviloma vselej govorimo o različnih, celo 
nasprotujočih si pogledih, stališčih in vzgojnih usmeritvah, v katerih so vedno 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 101. 
 

 

prisotne subjektivne note, različno usmerjena, motivirana in utemeljevana delovanja 
skupnosti (Štrajn, 2006, str. 83), pa ob pregledu strokovne literature ugotovimo, da 
vlada o vzgoji državljanov v izobraževalnih institucijah tudi precej široko soglasje. 
 
Že od razsvetljenstva naprej velja trditev, da »mora šola vzgajati ljudi za dobre 
državljane« (Prunk, 2006, str. 13), in prav vzgoja dobrih državljanov je eden izmed 
osrednjih ciljev šolanja (Brighouse, 2006, str. 73). Ena izmed pomembnih sestavin 
šolskega kurikuluma s področja družboslovja naj bi bilo razvijanje zavesti o 
nacionalni identiteti, učenje o življenju v skupnosti, o osnovnih načelih demokratične 
politične ureditve, človekovih pravic, strpnosti ipd. Participativna vzgoja poleg 
kritičnega mišljenja sodi »med najpomembnejše kompetence izobraževanja za 
demokratično državljanstvo, ki naj bi jih skozi učni proces razvili pri učencih kot 
bodočih državljanih« (Razvoj državljanske vzgoje v RS, 2012, str. 49). V okviru 
formalnega izobraževanja ima pomembno mesto spodbujanje demokratičnega 
državljanstva (Sardoč, 2006, str. 103), povezanega s poudarjanjem pomena aktivne 
udeležbe v demokratičnih procesih (volitve, politične razprave, civilne iniciative), v 
katerih preko sodelovanja prispevamo k raznolikosti mnenj in posledično k 
oblikovanju politik. Cilj vzgojno-izobraževalnega sistema je med drugim osredinjen 
na vzgojo učencev za osebno in družbeno angažiranost v smislu njihove 
pripravljenosti prispevati k boljši skupnosti in družbi (Izhodišča za prenovo učnih 
načrtov, 2022, str. 5). 
 
Naslednji pomemben cilj, ki bi ga šola morala vključevati v državljansko vzgojo, je 
vzgoja za avtonomno in kritično mišljenje, ki temeljita na prepoznavanju in 
vrednotenju resničnosti ter dejstev, imata za cilj prizadevanje za resnico, odklanjanje 
pristranskosti, praktično reševanje problemov, omogočata sistematično analizo in s 
tem tudi boljše razumevanje in odziv na resnične situacije. Osnovni cilji 
izobraževanja morajo biti usmerjeni prav v spodbujanje dobrega, tj. racionalnega in 
kritičnega mišljenja otrok ter s tem v njihovo pripravo na življenje odraslih, v 
katerem bodo zavzemali avtonomno in enakopravno družbeno vlogo (Kotzee, 2018, 
str. 216). Ker je demokracija povezana z argumentacijo in javno razpravo, sta 
avtonomija in kritično mišljenje nujni sestavni del državljanske vzgoje (Šimenc, 2009, 
str. 16). Šole morajo naučiti otroke, kako se lotiti kritičnega razmišljanja in moralne 
presoje, ki opredeljujeta javno umnost – to je ena od osnovnih utemeljitev 
obveznega šolanja (Kymlicka, 2005, str. 434). 
  



102 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Za posameznika, ki mu manjka znanja in veščin, da bi prepričljivo razpravljal in 
zavzemal stališča do javnih zadev, da bi sodeloval in si pridobil podporo 
sodržavljanov ter opravljal izbrane ali zahtevane javne naloge, ne moremo trditi, da 
ima državljansko vrlino (Murphy, 2004, str. 224). Vprašanje je, kaj sploh pomeni 
besedna zveza »državljanska vrlina« in v čem se razlikuje od državljanskega znanja 
ali državljanske veščine. Državljansko znanje je razumevanje različnih dejstev in 
konceptov o državljanskih zadevah (npr. zgodovina, struktura in funkcije vlade, 
narava demokratične politike in ideali državljanstva), državljanske veščine pa so 
usposobljene zmogljivosti za uporabo državljanskega znanja pri uresničevanju 
državljanskih ciljev (npr. glasovanje, protestiranje, peticija, agitiranje in razprava). 
Toda državljanska vzgoja ne sme biti usmerjena le v krepitev državljanskega znanja 
in veščin, temveč je primarna odgovornost javnih šol pri vzgoji za državljanstvo 
razvijanje državljanskih vrlin. Državljanske vrline namreč poleg državljanskega 
znanja in veščin združujejo tudi državljansko motivacijo, ki se nanaša na spoštovanje 
demokratičnega procesa, ljubezen do domovine in vestno skrb za skupno dobro. 
»Državljanska vzgoja bi morala stremeti k državljanski vrlini in ne le k 
državljanskemu znanju in spretnostim, saj brez krepostne motivacije znanje in 
spretnosti nimajo moralne vrednosti« (Murphy, 2004, str. 224).  
 
Iz do sedaj zapisanega lahko zaključimo dvoje: (i) naloga šole je vzgajati dobre 
državljane in (ii) vzgoja dobrih državljanov mora biti usmerjena v spodbujanje 
državljanskih vrlin. Za preverjanje naše predpostavke, zapisane na začetku 
pričujočega poglavja, pa se je potrebno vprašati, kje vse državljanska vzgoja poteka. 
So šole glavno oziroma edino okolje za razvijanje konceptov državljanske vzgoje in 
vrlin ali le eden izmed deležnikov njihovega razvoja?  
 
Državljanske vrline niso prirojene in se jih je zato treba naučiti, pri tem pa je napačno 
sklepanje, da se je treba državljanskih vrlin (na)učiti v šoli (Murphy, 2009). Če 
hočemo razumeti pravo vlogo državljanske vzgoje v šolah, je potrebno predhodno 
razmisliti o odnosu šolske do drugih vrst vzgoje ter izpostaviti vidike možnega 
razumevanja pojma »izobraževanje«. Naše učenje poteka tudi doma, med vrstniki, v 
službi, knjižnici, v cerkvi, na drugih mestih, pod vplivom medijev ..., kjer 
posamezniki pridobivajo vse vrste učnih izkušenj. Učitelj v šoli je le eden od mnogih 
učiteljev v našem življenju: to so tudi naši starši, ministri, trenerji, knjižničarji, 
zdravniki, prijatelji, delodajalci itn. (Murphy, 2009). Otroci se ne morejo 
naučiti/pridobiti državljanskih kreposti izključno v eni posamezni instituciji ali 
družbenem področju, temveč se »državljani presečne pahljače kreposti naučijo od 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 103. 
 

 

presečne pahljače institucij, saj vsaka od teh uči nekaterih pomembnih kreposti, 
vendar tudi nekaterih naravnanosti, ki se lahko izkažejo za slabosti, če jih 
uveljavljamo v domeni politike« (Kymlicka, 2005, str. 433–434). Šola bi s 
poučevanjem nekaterih političnih kreposti mogoče res lahko zapolnila vrzeli v 
znanju, za katere ni zagotovila, da se jih bodo otroci naučili v družinah, zasebnih 
sferah ali kje drugje, a so šole del širše družbe, zato bi bilo napačno sklepati, da lahko 
dobro delujejo, ne da bi druge družbene institucije podpirale njihove cilje. Druge 
institucije ne morejo v celoti prepustiti izobraževanja šolam, vsaka od njih mora imeti 
interes za to, kako se mladi izobražujejo v šolah, ter si prizadevati za sodelovanje s 
šolami na različne načine pri oblikovanju kurikuluma (Kotzee, 2018). Šola mora med 
drugim pripravljati učence za sodelovanje (delo v ali uporabo) v drugih družbenih 
institucijah (npr. znanost, mediji, sodišča, demokratična vlada, zdravstveni sistem 
…). Te so za svoje vzdrževanje odvisne od izobraževalnega sistema, saj brez šol, v 
katerih mladi postanejo izobražena javnost in se naučijo brati, pisati, raziskovati, 
argumentirati, eksperimentirati itd., te institucije ne bodo mogle tako dobro služiti 
javnosti, kot bi lahko, poleg tega pa te izobraževalne ustanove brez šol ne bodo imele 
nikogar zaposliti kot nove delavce znanja (Kotzee, 2018).  
 
Torej, šole so le eden izmed deležnikov pri vzgoji dobrih državljanov in za vzgojo 
teh je pomembno vzporedno sodelovanje šol z drugimi družbenimi sferami. Ker pa 
se v strokovni literaturi to sodelovanje povezuje tudi z možnimi pastmi, bomo v 
nadaljevanju predstavili še nekaj pomislekov v zvezi s tem sodelovanjem. Slednji se 
ne nanašajo na vprašanje, ali naj šole sodelujejo z drugimi družbenimi institucijami, 
področji, deležniki, temveč je problem v tem, kaj se šolam nalaga, se od njih pričakuje 
(prevzemanje nalog in/ali popravljanje napak drugih deležnikov, poskus 
manipuliranja za doseganje višjih ciljev, vzgoja poslušnih državljanov, indoktrinacija, 
instrumentalizacija šole itn.) in kakšne so posledice teh pasti.  
 
Obstaja problem omejenosti šol pri uresničevanju ciljev državljanske vzgoje ali celo 
nevarnost, da bi šola s svojo družbeno določenostjo na ravni učnih načrtov ter v njih 
zajetih ciljev in vsebin, s svojo sistemsko izoblikovanostjo in umeščenostjo med 
druge družbene ustanove postala (ali ostala) aparat političnega delovanja in družbene 
reprodukcije. Šolstvo je vselej del širših družbenopolitičnih kontekstov, v katerem 
se srečujejo različni konfliktni interesi. Gre za čedalje večjo instrumentalizacijo šole, 
ki se v novem tisočletju pod pritiskom neoliberalizma vse bolj spreminja v podjetje, 
kar je v izrazitem nasprotju z usmerjenostjo osnove šole k razvoju posameznika v 
celostno človeško bitje (Grušovnik, 2023, str. 64–66). Prav tako obstaja problem 



104 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

instrumentalizacije in pomen raznolikosti mišljenja, ki je edino produktivno, četudi 
je primarni cilj splošnega izobraževanja vključevanje mladih v družbo (Vodičar, 
2007, str. 271). Ne glede na vse vzgoja dobrega državljana zahteva prostor za 
refleksijo, za dvom, vprašanja in dialog – v nasprotnem primeru ne govorimo o 
vzgoji, temveč o dresuri (Gartner, 2007, str. 122). 
 
Ob koncu drugega poglavja je naša naloga še odgovoriti na vprašanje, kako 
lahko/naj šole izvajajo državljansko vzgojo ter s tem vplivajo na razvoj bodočih 
odraslih dobrih državljanov. V ospredju odgovora se pojavljajo trije vidiki: 
neposredno z izvajanjem učnih načrtov družboslovno-humanističnih predmetov in 
predmeta domovinska in državljanska kultura in etika, posredno s t. i. prikritimi 
učnimi načrti ter z uporabo vsešolskega pristopa. V nadaljevanju bomo vsakega od 
teh zgolj na kratko predstavili. 
  
Učenje preko prikritega učnega načrta pomeni, da se učenci ne učijo državljanske 
vzgoje le iz formalnih učnih vsebin, določenih v učnih načrtih, temveč tudi skozi 
neformalne vplive in izkušnje, ki jih pridobijo v šolskem okolju. Ti vključujejo šolsko 
kulturo, vrednote, ki jih učitelji in šola implicitno prenašajo, socialne odnose, pravila 
in način delovanja šole. Šole lahko posredno razvijajo državljanske veščine učencev 
tudi s spodbujanjem sodelovanja v šolski skupnosti, šolskem parlamentu, obšolskih 
in izvenšolskih dejavnostih, lokalnih društvih, prostovoljnih organizacijah itn. 
Vsešolski pristop pomeni, da je v načrtovanje ter izvedbo aktivnosti in projektov, ki 
sistematično prispevajo k uresničevanju posameznih ciljev državljanske vzgoje, 
vključena celotna šola, dejavnosti pa se izvajajo v različnih organizacijskih oblikah in 
v okviru različnih delov šolskega programa: npr. dnevi dejavnosti, ekskurzije, 
razširjen program šole, delo z nadarjenimi učenci, skupnost učencev šole, otroški 
parlament (izvedba demokratičnih postopkov – volitve predstavnikov oddelčne 
skupnosti, glasovanje za predstavnika šolske skupnosti, obisk državnih ustanov, 
vladnih/nevladnih organizacij, projektni dnevi, delavnice in inovacije s področja 
vzgoje za trajnostni razvoj, raziskovalne naloge, debatni krožki …). »Za 
uresničevanje ciljev državljanske vzgoje je tako odgovorna šola v celoti in ne 
posamezen učitelj predmeta« (Barle Lakota in Rustja, 2006, str. 7). Pomembno vlogo 
za uspešno izvajanje državljanske vzgoje v šolah pa imajo tudi ravnatelji. Naloga 
slednjih je zagotoviti priložnosti in nujne pogoje za izvedbo tovrstne vzgoje, 
pomembno pa vplivajo tudi na ustvarjanje ugodne šolske kulture in aktivne 
participacije vseh članov šolske skupnosti (Državljanska vzgoja v Evropi, 2013, str. 
99). Mednarodna raziskava državljanske vzgoje in izobraževanja ICCS 2022, v kateri 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 105. 
 

 

so sodelovali tudi ravnatelji in učenci 8. razreda slovenskih osnovnih šol, je v 
povzetku glavnih ugotovitev za Slovenijo pokazala, da imajo slovenski ravnatelji v 
primerjavi z mednarodnim povprečjem sicer bolj zadržano stališče do tega, da je 
državljanska vzgoja skupna odgovornost vseh predmetov, na drugi strani pa v precej 
večjem deležu kot ravnatelji drugih držav izpostavljajo, da je državljanska vzgoja 
pomembno vključena v delovanje šole kot celote in jo močno povezujejo z 
življenjem in s kulturo šole kot skupnosti (Klemenčič, 2023). 
 
Sklenemo lahko, da je v primeru, ko govorimo o izobraževanju kot enem izmed 
deležnikov razvoja posameznikov v dobre državljane, potrebno ločiti pomen 
izobraževanja nasploh (cilji celotnega vzgojno-izobraževalnega sistema) od tistega, 
ki je vezan na posamezne predmete znotraj izobraževalnega sistema (cilji 
družboslovno-humanističnih predmetov in predmeta domovinska in državljanska 
kultura in etika). Prvi pomen smo poskušali raziskali v tem poglavju, v naslednjem 
pa se bomo osredotočili na predstavitev osnovnošolskega predmeta domovinska in 
državljanska kultura in etika.  
 
4 Domovinska in državljanska kultura in etika – obvezni predmet v 
 slovenski osnovni šoli 
 
V pričujočem poglavju bomo skozi pregled splošnih ciljev in didaktičnih priporočil 
učnega načrta predstavili, kako je zasnovan aktualni pouk domovinske in 
državljanske kulture in etike v osnovni šoli. Ob tem bomo presojali, ali so zapisani 
cilji in priporočila usmerjeni predvsem v pridobivanje državljanskega znanja, v 
razvijanje državljanskih veščin ali spodbujanje državljanskih vrlin. Izpostavili bomo 
tudi nekaj izzivov, povezanih z izvajanjem tega predmeta: (pre)nizko število ur za 
izvedbo, raznolika izobrazbena struktura učiteljev, problem pomanjkanja ali 
neprepoznavnost vsebin s področja etike. 
 
V sodobnem vzgojno-izobraževalnem sistemu osnovnošolskega izobraževanja je 
domovinska in državljanska kultura in etika (v nadaljevanju DKE) predmet, ki se 
izvaja po eno uro tedensko v 7. in 8. razredu, kar je po naši oceni premalo. Ob 
primerjavi števila ur DKE in ostalih predmetov v šolskem predmetniku za ta dva 
razreda ugotovimo, da imajo enako število ur le še predmeti glasbena in likovna 
umetnost ter tehnika in tehnologija. Poleg nizkega tedenskega števila ur in števila let 
izvajanja tega predmeta se v primerjavi z drugimi kot izstopajoče pojavlja še dejstvo, 
da državljanska vzgoja nima opore v posamezni znanstveni disciplini. Vsebina 



106 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

predmeta se namreč opira na različne stroke, in sicer filozofijo, sociologijo, 
politologijo, ekonomijo, pravo ... (Razvoj državljanske vzgoje v Republiki Sloveniji, 
2012, str. 163). 
 
Aktualni učni načrt za DKE kot splošne cilje predmeta navaja razvoj politične 
pismenosti (ureditev in delovanje skupnosti, družbe, države, globalnih skupnosti, 
sobivanje različnih, poznavanje človekovih in otrokovih pravic, temeljna načela 
demokratičnega odločanja, pravna in socialna država, aktualna družbena, politična, 
ekonomska in ekološka vprašanja …), kritičnega mišljenja, nekaterih stališč in 
vrednot (razprava o etičnih načelih kot podlagi za človekove in otrokove pravice, 
prepoznavanje kršitev le-teh, presoja stereotipnih predstav o drugih in drugačnih, 
etična načela, ki utemeljujejo demokratično odločanje, premislek o družbenih 
konfliktih ter možnosti in poti za njihovo reševanje, konflikt pravic …) ter dejavno 
vključevanje učencev v družbeno življenje (uveljavljanje demokratičnih postopkov v 
okviru šole in širše, priprava na odgovorno in kritično državljanstvo, spodbujanje in 
omogočanje udeležbe v državljanskih akcijah in dejavnostih civilne družbe v 
lokalnem okolju …) (Program osnovna šola: domovinska in državljanska kultura ter etika: 
učni načrt, 2011, str. 6–7). Učenci naj bi v okviru predmeta pridobili veščine, kot so 
presoja družbenih in etičnih dilem ter vprašanj, komuniciranje in argumentiranje v 
kontekstu demokratičnega javnega prostora, veščine obveščenega, kritičnega, 
konstruktivnega in angažiranega družbenega delovanja ter vseživljenjskega 
izobraževanja (Program osnovna šola: domovinska in državljanska kultura ter etika: učni načrt, 
2011, str. 5). 
 
Iz splošnih ciljev predmeta opazimo, da je težišče državljanske vzgoje predvsem na 
razvijanju državljanskega znanja in državljanskih veščin, ki učencem omogočajo 
participacijo v družbenem življenju, a jih k temu (nujno) ne motivirajo (državljanske 
vrline). Takšno usmeritev potrjuje tudi struktura operativnih ciljev. Med tistimi, ki 
so usmerjeni v pridobivanje državljanskega znanja, so npr.: učenci pridobijo osnovna 
spoznanja o nastanku Republike Slovenije, se seznanijo z značilnostmi in zgradbo 
države; spoznajo temeljne človekove in otrokove pravice; razumejo pojma pravna in 
socialna država; spoznajo pomen Ustave RS; spoznajo pomen volitev in 
referendumov. Zgolj državljansko znanje se pričakuje tudi v povezavi z etiko – 
učenci se seznanijo s pojmom etika oz. etična načela in vrednote ter spoznajo vlogo 
vrednot v ravnanju posameznika in skupin. Cilji, usmerjeni v razvijanje učenčevih 
veščin za participacijo, so: učenci sodelujejo pri oblikovanju razredne skupnosti in 
pri razrednih dogovorih; se usposobijo za sodelovanje v demokratičnih postopkih 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 107. 
 

 

odločanja; prepoznavajo kršitve človekovih in otrokovih pravic v vsakdanjem 
življenju; oblikujejo lastna stališča do aktualnih družbenih vprašanj; razvijajo 
zmožnost argumentiranega razpravljanja in kritičnega mišljenja (Program osnovna šola: 
domovinska in državljanska kultura ter etika: učni načrt, 2011). 
 
Načrtovana usmerjenost k participaciji učencev je nakazana tudi v didaktičnih 
priporočilih učnega načrta, kjer je zapisano, da »cilj predmeta ni le pridobivanje 
vednosti o predpisanih vsebinah, ampak tudi usposabljanje učencev za državljansko 
delovanje v skladu s temeljnimi etičnimi načeli« (Program osnovna šola: domovinska in 
državljanska kultura ter etika: učni načrt, 2011, str. 20). A tudi ta formulacija se lahko 
razume predvsem kot spodbujanje državljanskih veščin učencev, manj pa kot 
razvijanje njihove motiviranosti oziroma vrlin. Izjema bi bila pozitivna interpretacija 
druge povedi v priporočilih, ki pravi, da naj učenci »osmislijo potrebo po etičnem in 
odgovornem ravnanju posameznika in družbe« (Program osnovna šola: domovinska in 
državljanska kultura ter etika: učni načrt, 2011, str. 20); v tem primeru bi lahko sklepali, 
da priporočilo vsebuje tudi motivacijsko noto. 
 
Na tej točki je priložnost, da, kot smo napovedali na začetku tega poglavja, kot izziv 
izpostavimo raznoliko izobrazbeno strukturo učiteljev, ki poučujejo DKE. Pravilnik 
o izobrazbi učiteljev in drugih strokovnih delavcev v izobraževalnem programu 
osnovne šole v 23. členu določa, da je »učitelj domovinske in državljanske kulture in 
etike lahko nekdo, ki je končal dvopredmetni univerzitetni študijski program 
filozofije, geografije, politologije, sociologije, teologije ali zgodovine oziroma 
magistrski študijski program druge stopnje filozofija, geografija, sociologija, 
politologija (svetovne študije), politologija (politična teorija), sociologija (sociologija 
vsakdanjega življenja, upravljanje človeških virov in znanja, upravljanje organizacij, 
človeških virov in znanja, menedžment človeških virov, znanja in organizacij), 
teologija ali zgodovina« (Pravilnik o izobrazbi učiteljev in drugih strokovnih delavcev 
v izobraževalnem programu osnovne šole, 2022, str. 6284). Vidimo, da so učitelji, ki 
smejo poučevati DKE, zaključili študij različnih predmetnih področij, kar lahko 
pomeni, da v času izobraževanja niso bili nujno deležni poglobljenega študija vsebin, 
na katere se opira državljanska vzgoja, ter posledično ne poznajo in ne sledijo 
konceptom vzgoje dobrega državljana. Mednarodna raziskava državljanske vzgoje 
in izobraževanja ICCS 2022 je v povzetku za Slovenijo pokazala, da je več kot 
polovica (66 %) v njej sodelujočih učiteljev DKE opozorila na to, da se tekom študija 
niso usposabljali za določene teme tega predmeta in se zato čutijo manj usposobljeni 
za poučevanje teh vsebin, kot to velja za mednarodno povprečje (Klemenčič, 2023). 



108 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Naš naslednji izziv, povezan s predmetom DKE, je področje etike, ki se kot pojem 
pojavlja že v samem imenu predmeta. Iz preteklih in aktualnega poimenovanja 
predmeta (Državljanska vzgoja in etika – 1999, Državljanska in domovinska vzgoja 
ter etika – 2008, Domovinska in državljanska kultura in etika – 2011) je opaziti, da 
je bila etika vselej umeščena na konec poimenovanja – »[ …] in etika«. Ob pregledu 
ugotovimo, da se v prvem učnem načrtu iz leta 1999 etika sploh ni pojavila v 
poimenovanju vsebinskih sklopov znotraj učnega načrta (ne v 8. in ne v 9. razredu), 
znotraj vsebinskih sklopov pa sta omenjena zgolj pojma etično in etična dilema 
(vsebinski sklop: Vzorniki, avtoritete ustanove). V učnem načrtu iz leta 2008 je bila 
etika priključena poglavju Vrednote, verovanja in etika. Tudi vsebinska poglavja v 
aktualnem učnem načrtu ne vsebujejo pojma etika, je pa etika zajeta znotraj sklopa 
Posameznik, skupnost, država. V tem učnem načrtu se z etiko povezani pojmi sicer 
pojavijo še nekajkrat: pri opredelitvi predmeta je zapisano, da učenci pridobijo 
temeljna znanja o človekovih pravicah kot univerzalnih in nedeljivih ter o etičnih 
načelih, na katerih temeljijo; o politični domovinski in državljanski kulturi in etiki ter 
da predmet med drugimi spodbuja razvoj veščin presoje družbenih in etičnih dilem 
ter vprašanj. K razvoju kritičnega mišljenja, kot enega izmed splošnih ciljev pouka 
DKE, pa naj bi prispevala razprava o etičnih načelih, ki so podlaga človekovih in 
otrokovih pravic, ter seznanjanje z etičnimi načeli, ki utemeljujejo demokratično 
odločanje (Program osnovna šola: domovinska in državljanska kultura ter etika: učni načrt, 
2011, str. 5–6).  
 
Iz vsega tega bi lahko, morda celo prenaglo, sklepali, da pouk etike v okviru 
predmeta DKE nima dovolj možnosti za enakovredno obravnavo. Pa vendar 
menimo, da je 'etika' več kot zgolj navedba v imenu predmeta in da dejstvo, da 
splošni in/ali operativni cilji predmeta niso zapisani na način, da bi vsebovali termin 
etika ali kakorkoli drugače neposredno nakazovali nanjo, še ne pomeni, da z njo niso 
povezani. Področje etike ima brez dvoma velik pomen pri vzgoji dobrih državljanov, 
saj se ukvarja z vprašanji dobrega, pravičnega, odgovornega ravnanja posameznika, 
ki usmerjajo njegovo delovanje.  Ne prinaša le znanja/védenja o etičnih načelih, 
temveč spodbuja razvoj državljanskih vrlin, kot so odgovornost, pravičnost, 
solidarnost, strpnost, poštenost, skrb za skupno dobro. S tem prispeva predvsem k 
oblikovanju osebno odgovornih in k pravičnosti usmerjenih državljanov.  
 
Ugotavljamo, da čeprav učni načrt za DKE s svojimi cilji in z didaktičnimi priporočili 
že nakazuje vzgojo dobrih državljanov, to ni dovolj. Za oblikovanje bodočih dobrih 
državljanov, ki bodo opremljenih z državljanskimi vrlinami in ne le z državljanskim 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 109. 
 

 

znanjem ali veščinami, bi bila potrebna drugačna zasnova tako splošnih kot 
operativnih ciljev predmeta, gotovo pa tudi didaktičnih metod in pristopov za 
njihovo uresničevanje, o čemer v tem prispevku sicer nismo govorili. To potrjuje 
tudi že omenjena raziskava ICCS 2022, ki na osnovi odgovorov sodelujočih 
osnovnošolcev izraža skrb tako glede njihovih slabih dosežkov na področju 
državljanske vednosti, njihovih stališč glede pomembnih tem v družbi, slabe 
participacije v šolskem in drugih okoljih kakor tudi njihove izražene pripravljenosti 
za angažiranje v prihodnosti (Klemenčič, 2023, str. 12). Vprašanje in izziv, ki ostajata, 
tako sta, kako zasnovati pouk državljanske vzgoje, da bi ta v učencih/kah čim bolj 
učinkovito, obenem pa tudi uravnoteženo razvijal vse troje: državljansko znanje, 
državljanske veščine in vsekakor tudi državljanske vrline.  
 
5 Zaključek 
 
V članku smo poiskali odgovore na tri osrednja vprašanja: (i) kakšnega državljana 
potrebuje liberalna demokratična družba; (ii) kakšna je vloga vzgojno-
izobraževalnega sistema pri vzgoji odraslih dobrih državljanov; (iii) kako je oz. naj 
bi bil zasnovan pouk predmeta domovinska in državljanska kultura in etika v 
slovenski osnovni šoli.  
 
Ugotavljamo, da je državljanstvo na eni strani povezano z individualnimi pravicami 
posameznika, na drugi strani pa tega istega posameznika državljanstvo 'zavezuje' k 
pripadnosti in povezanosti s skupnostmi ter odgovornostmi do njih. Liberalno-
demokratična družba potrebuje dobre državljane, katerih vzgoja je usmerjena v 
razvijanje vrlin za osebno odgovornost, participacijo in usmerjenost k pravičnosti; 
vsak od teh meri na svojo raven delovanja, hkrati pa so za dobrega državljana 
potrebni vsi. Dober državljan poseduje državljanske vrline, ki so značajske lastnosti, 
vključujejo motivacijsko komponento in se kažejo skozi njegova dejanja; kar je v 
nasprotju z državljanskim znanjem in veščinami. Za dobro državljanstvo velja, da 
koristi tako posamezniku kot skupnosti, v kateri živi.  
 
Izobraževalni sistem je eden izmed deležnikov pri spodbujanju in usposabljanju 
mladih za pridobivanje državljanskih vrlin. Šole imajo pomembno vlogo pri vzgoji 
dobrih državljanov, a večina našega učenja ne poteka v šoli in učitelj v šoli je le eden 
izmed učiteljev v življenju dobrega državljana. Za vzgojo dobrih državljanov je 
pomembno vzporedno sodelovanje šol z drugimi družbenimi sferami, znotraj 
delovanja šole pa so pomembni medpredmetno povezovanje in vsešolski pristop.  



110 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Pouk domovinske in državljanske kulture in etike v slovenski osnovni šoli je 
zasnovan na način, ki omogoča vzgojo dobrih državljanov, vendar pa daje v ciljih in 
didaktičnih priporočilih prevelik poudarek pridobivanju državljanskega znanja na 
račun državljanskih veščin in še bolj državljanskih vrlin. Ostaja torej vprašanje, kako 
zasnovati predmet bolj uravnoteženo – tudi, ali pa še posebej zato, ker aktualni 
poudarek na pomnjenju informacij očitno učence demotivira (ICCS, 2022). Novi 
učni načrt za poučevanje domovinske in državljanske kulture in etike, ki je trenutno 
v pripravi, ponuja priložnost za odpravo omenjenih pomanjkljivosti in to priložnost 
bi veljalo čim bolje izkoristiti.  
 
 
Viri in literatura 
 
Barle Lakota, A. in Rustja, E. (2006). Ugotovitve posveta domovinska in državljanska vzgoja in 

nastanek zbornika – kako naprej? V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.), Državljanska in 
domovinska vzgoja: zbornik (str. 6–9). (2006). Beja. 

Bregar Mazzini, S. (2014). Zakaj vključiti tematiko aktivnega in odgovornega državljanstva v pouk 
zgodovine in kako. Zgodovina v šoli: Spodbujanje aktivnega in odgovornega državljanstva pri pouku 
zgodovine, 23(1-2), 64–69.  

Brighouse, H. (2006). On Education. Routledge. 
T. Taštanoska in B. Kresal Sterniša (ur.). (2013) Državljanska vzgoja v Evropi. Ministrstvo za 

izobraževanje, znanost in šport.  
Gartner, S. (2007). Ali si želimo otroke vzgajati v državljane s kritičnim razmišljanjem? Časopis za kritiko 

znanosti, 35(229/230), 115–124. 
Golob, J. (2006). Moč, slabosti, priložnosti in nevarnosti državljanske vzgoje. V A. Barle Lakota, E. 

Rustja in J. Jug (ur.), Državljanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 22–37). Beja.  
Granda, S. (2006). Državljanska ali domovinska vzgoja? . V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.), 

Državljanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 6–9). Beja.  
Grušovnik, T. (2023). Filozofija kot obvezni predmet osnovnega in splošnega izobraževanja. V M. 

Šimenc, T. Grušovnik in A. Hladnik (ur.), Filozofija in šola: svetovni dan filozofije 2023 (str. 62–
76). Pedagoški inštitut. 

Rojc, J. in Slivar, B. (ur.) (2022). Izhodišča za prenovo učnih načrtov v osnovni šoli in gimnaziji. Zavod 
Republike Slovenije za šolstvo. www.zrss.si/pdf/izhodisca_za_prenovo_UN.pdf 

Kotzee, B. (2018). Applied epistemology of education. V D. Coady in J. Chase (ur.). The Routledge 
Handbook of Applied Epistemology (str. 211–229). Routledge. 

Krek, J. in Metljak, M. (2011). Bela knjiga o vzgoji in izobraževanju v Republiki Sloveniji. Ministrstvo za 
šolstvo in šport. https://pismenost.acs.si/wp-content/uploads/2017/09/Bela-knjiga-o-
vzgoji-in-izobra%C5%BEevanju-v-RS-2011.pdf 

Kymlicka, W. (2005). Sodobna politična filozofija. Krtina. 
Law, S. (2006 ). The War for Children’s Minds. Taylor & Francis e-Library. 
Meglič, A. (2006). Zakaj domovinska vzgoja? V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.), Državljanska 

in domovinska vzgoja: zbornik (str. 66–69). Beja. 
Program osnovna šola: domovinska in državljanska kultura ter etika: učni načrt. (2011).  Ministrstvo RS za 

šolstvo in šport: Zavod Republike Slovenije za šolstvo. 
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MVI/Dokumenti/Osnovna-sola/Ucni-
nacrti/obvezni/UN_DDE_OS.pdf 

Murphy, J. B. (2004). Against Civic Schooling. Social Philosophy and Policy, 21(1), 221–265. 



M. Vačun: Kdo in kako naj vzgaja dobre državljane? 111. 
 

 

Klemenčič, E. M. (2023). ICCS 2022: Mednarodna raziskava državljanske vzgoje in izobraževanja – Povzetek 
glavnih ugotovitev za Slovenijo. Pedagoški inštitut. https://www.pei.si/wp-
content/uploads/2023/11/ICCS-2022-povzetek.pdf 

Pravilnik o izobrazbi učiteljev in drugih strokovnih delavcev v izobraževalnem programu osnovne 
šole. (2022). Uradni list RS, št. 85/2022, 6284. https://www.uradni-list.si/glasilo-uradni-list-
rs/vsebina/2022-01-1985?sop=2022-01-1985 

Prunk, J. (2006). Državljanska in domovinska vzgoja. V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.), 
Državljanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 12–16). Beja. 

Šimenc, M. (ur.) (2012). Razvoj državljanske vzgoje v Republiki Sloveniji: konceptualni okvir in razvoj 
kurikulumov. Pedagoški inštitut. https://www.pei.si/ISBN/978-961-270-146-8.pdf 

Sardoč, M. (2006). Državljanstvo in državljanska vzgoja. V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.), 
Državljanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 100–107). Beja. 

Sovdat, I. (2008). Deliberativa demokracija kot kritika liberalne demokracije [Diplomsko delo, Univerza v 
Ljubljani, Fakulteta za družbene vede]. http://dk.fdv.uni-lj.si/diplomska/pdfs/Sovdat-
Irena.PDF 

Šimenc, M. (2021). Demokracija in avtonomni državljani. V M. Banjac in K. Šipuš (ur.), Aktivno 
državljanstvo v srednji šoli: Posameznik, skupnost, država, svet (str. 10–22). Zavod RS za šolstvo. 
https://www.zrss.si/pdf/Aktivno_drzavljanstvo_v_srednji_soli.pdf 

Šimenc, M. (2009). Državljanska vzgoja, filozofija za otroke in vprašanje participacije. Sodobna 
pedagogika, 60(126), 10–24. https://www.sodobna-pedagogika.net/arhiv/nalozi-
clanek/?id=555 

Šimenc, M. (2011). Patriotizem in nacionalizem slovenskih učencev iz perspektive Mednarodne 
raziskave državljanske vzgoje. Šolsko polje, 22(5/6), 139–156. 
https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-UGIDIAMQ/68d1c370-8b0b-43e5-9b74-
a3cecc7dbbd7/PDF 

Štrajn, D. (2006). Identiteta, politika razlike in državljanska vzgoja. V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. 
Jug (ur.), Državljanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 82–89). Beja. 

Ustava Republike Slovenije. (1991). Uradni list RS, št. 33/1991-I s spremembami in dopolnitvami. 
https://www.uradni-list.si/glasilo-uradni-list-rs/vsebina/1991-01-1409?sop=1991-01-1409 

Vodičar, J. (2007). Pouk filozofije kot prispevek k državljanski vzgoji mladih. Anthropos: časopis za 
psihologijo in filozofijo ter sodelovanje humanističnih ved, 1–2, 270–283. 
https://www2.arnes.si/~anthropos/anthropos/2007/1_2/vodicar.pdf 

Vodopivec, P. (2006). Zgodovina je imanentno državljanski predmet. V A. Barle Lakota, E. Rustja in 
J. Jug (ur.), Državljanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 38–47). Beja. 

Žalec, B. (2006). Pomen domovinske edukacije. V A. Barle Lakota, E. Rustja in J. Jug (ur.), 
Državljanska in domovinska vzgoja: zbornik (str. 70–81). Beja. 

 
 
 
 
  



112 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

 
 
 
 
 



ANALIZA 
Let. 29, št. 1, str. 113–128, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.113-128.2025 
CC-BY, besedilo © Jeršič, 2025 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 KLEVETA SVOBODE,  
DISKRIMINACIJA DOSTOJANSTVA 

  
Sprejeto 
31. 8. 2025 
 
Pregledano 
5. 12. 2025 
 
Izdano 
17. 12. 2025 

ALJA JERŠIČ 
Univerza v Maribor, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
alja.jersic@student.um.si 
 
DOPISNI AVTOR 
alja.jersic@student.um.si 
 

Ključne besede 
svoboda,  
liberalizem, 
pornografija, 
feministična filozofija, 
kapitalizem 

Izvleček V sodobnem liberalizmu zahodnega sveta se svoboda 
izražanja pogosto povzdiguje v temeljno vrednoto, ki naj bi 
varovala pluralnost mnenj ter avtonomijo vsakega 
posameznika. Vendar pa se v kontekstu pornografije ta ideal 
zaplete v lastno protislovno mrežo, kjer svobodi izražanja preti, 
da postane sredstvo utrjevanja neenakosti. Pričujoči članek 
problematizira predvsem liberalno razumevanje takšne 
svobode, ki v imenu tolerance pogosto spregleda razmerja 
moči, ki ta diskurz pogojuje. V prvem delu prispevka 
predstavimo razumevanje svobode R. Dworkina, kot 
neprisiljene izbire, in feministično kritiko C. A. MacKinnon, ki 
opozarja, da pornografija ni le svoboda izražanja, temveč 
diskurz, v katerem se svoboda izražanja prelevi v svobodo 
zatiranja. V drugem delu zagovarjamo stališče, da liberalna 
toleranca do vsebin, ki degradirajo (predvsem ženska) telesa, 
razkriva paradoks tolerance, ki v strahu pred cenzuro izgubi 
samo sebe. V zaključku zato poudarimo, da svoboda brez 
etične odgovornosti ne osvobaja, temveč diskriminira. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 1, pp.113–128, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.113-128.2025 
CC-BY, text © Jeršič, 2025 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

DEFAMATION OF FREEDOM, 
DISCRIMINATION OF DIGNITY 

 

 
Accepted  

31. 8. 2025 
 

Revised 
5. 12. 2025 

 
Published 

17. 12. 2025 

ALJA JERŠIČ 
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 
alja.jersic@student.um.si 
 
CORRESPONDING AUTHOR 
alja.jersic@student.um.si 
 
 

Abstract In contemporary Western liberalism, freedom of 
expression is often elevated to a fundamental value that is 
supposed to protect the plurality of opinions and the autonomy 
of each individual. However, in the context of pornography, 
this ideal becomes entangled in its own contradictory web, 
where freedom of expression threatens to become a means of 
reinforcing inequality. This article problematizes the liberal 
understanding of such freedom, which, in the name of 
tolerance, often overlooks the power relations that condition 
this discourse. In the first part of the article, we present R. 
Dworkin's understanding of freedom as uncoerced choice and 
C. A. MacKinnon's feminist critique, which argues that 
pornography is not only freedom of expression but also a 
discourse in which freedom of expression turns into freedom 
of oppression. In the second part, we argue that liberal 
tolerance of content that degrades (especially female) bodies 
reveals the paradox of tolerance, which loses itself in fear of 
censorship. In conclusion, we emphasize that freedom without 
ethical responsibility does not liberate, but discriminates. 

Keywords 
freedom, 

 liberalism, 
pornography,  

feminist philosophy, 
capitalism 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 115. 
 

 

0 Uvod 
 
V okviru teorije sodobnih liberalnih demokracij se svoboda izražanja praviloma 
obravnava kot ena izmed temeljnih in konstitutivnih pravic posameznika. 
Prepričanje, da ima vsakdo pravico govoriti, pisati in izražati svoja mnenja, brez da 
ob tem trepeta pred državno cenzuro, se v liberalni tradiciji razume kot eden izmed 
temeljev svobode. V današnjem zahodnem svetu izredno radi poudarjamo, da 
živimo v svetu, kjer lahko vsakdo reče, kar želi, kjer lahko vsak izraža svoja mnenja 
in ta, če se le da, tudi javno objavi na spletu. Včasih se zdi, kot da je pravica do 
izražanja postala sveta krava, nedotakljiva relikvija sodobne demokracije. Toda 
vprašanje, ki si ga v pričujočem eseju želimo postaviti je: Kje so meje svobode govora in 
izražanja – in ali jih začnemo omejevati šele, ko postanejo posledice neizpodbitne, ali pa tudi takrat 
pogledamo stran v imenu svobode?  
 
V članku bomo na zastavljeno vprašanje odgovorili skozi prizmo pornografije v 
današnjem času, za katero se zdi, da je postala nekakšen hrup v ozadju sodobne 
kulture – tako običajen, da se večini ne zdi več nič posebnega, da o njej še komaj 
kdo zares razmisli. Čeprav se ne pojavlja zmeraj v svoji najbolj surovi različici, tudi 
njena mehkejša, bolj polikana podoba še zmeraj sledi isti logiki – logiki seksualizacije 
teles – predvsem ženskih. Termin pornografija bo uporabljen v razširjenem pomenu, 
ki presega zgolj industrijo spolno eksplicitnih vsebin ter se nanaša na širši družbeni 
proces, v katerem telo postane blago, spolnost pa potrošniška izkušnja. 
Seksualizacija v tem kontekstu pomeni proces, v katerem se vrednost posameznika 
meri skozi njegovo (beri: njeno) telesno privlačnost, medtem ko objektivizacija 
ponazarja točko preloma, ko telo izgubi svojo subjektiviteto ter postane zgolj 
opazovan predmet (poželenja).  
 
Takšna pornografizacija teles, trdi Levy, ni nujno eksplicitna ali nasilna, pogosto je 
ovita v estetiko videospotov, modnih smernic, ki poveličujejo razgaljenost, in v pop 
kulturo, kjer so gola stegna, izzivalne poze ter sugestivne grimase postale norma 
(Levy, 2005). Ta vseprisotna estetika telesne dosegljivosti in spolne razpoložljivosti 
ni naključna, pač pa je kulturni signal, ki utrjuje sporočilo, da ima telo predvsem 
tržno vrednost. Z njenim obstojem se srečujemo povsod – v oglasih, na družbenih 
omrežjih, v filmskih prizorih, v popularni kulturi –, vsa ta srečanja pa nas tiho in 
sistematično učijo, da je človeško telo blago na razprodaji. Pornografski diskurz se 
nato udomači v razpokah družbe ter na plano pokuka skozi način, kako mladi 
govorijo o in dojemajo seks, ter vedno znova ponavljajo vzorce posedovanja in 



116 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

razpoložljivosti. Kljub zavedanju kompleksnosti spolnih vlog v članku postavljamo 
v ospredje žensko, ki je bila in ostaja (zraven otrok) osrednja figura ranljivosti. Ne 
glede na to, ali govorimo o »mehkejši«, bolj subtilni obliki pornografizacije, ali pa o 
njeni bolj neposredni, eksplicitni različici, je njun skupni imenovalec enoten: žensko 
reducira na vizualno izkušnjo, ki žensko telo razume prej kot prizorišče poželenja 
kot pa celovito bitje. V tem jeziku ni pomembno, kdo je ženska in kaj si želi, kaj misli 
ali kaj čuti, pomembno je, kako izgleda in kako dobro zna zadovoljiti poglede drugih, 
ki pristanejo na njej. Gre za poglede, ki žensko razdelijo na fragmente – na prsi, 
zadnjico, noge itd. Ti pogledi nato te dele postavijo na oder, kjer je njihova vrednost 
obstoječa, če in samo če so gledani in ocenjevani. 
 
Zapisano seveda ne velja zgolj za ženske, vendar je glede na podatke raziskav 
(Fredrickson in Roberts, 1997; Pecini idr., 2023; Rooney, 2016; Karsay idr., 2017) še 
vedno ženski spol najbolj ranljiv. V prispevku se bomo zato osredotočili na načine, 
kako pornografizacija oblikuje zaznavo telesa in spolnosti, ter zakaj se njen pritisk 
najizraziteje kaže prav v ženski izkušnji. 
 
Samo zato, ker smo se pornografije in objektivizacije kot družba tako navadili, to še 
ne pomeni, da zadeva ni več kot problematična. V nadaljevanju bomo tako pojasnili, 
da pornografija ni zgolj nekaj, kar »moti okus« določenih posameznikov, ampak 
nekaj, kar sistematično oblikuje družbo na škodo žensk ter posledično na škodo 
človečnosti. Pornografija namreč ni zgolj gola slika ali fantazija v obliki videa – je 
industrija, ki se napaja iz moči, seksizma, nasilja in pogosto tudi prikrite (pa tudi 
očitne) revščine.  
 
1 Liberalni zagovor pornografije 
 
Ronald Dworkin (1985) v svojem eseju z naslovom »Ali imamo pravico do 
pornografije?« zagovarja stališče, da mora biti tudi pornografija zajeta v okvir 
svobode izražanja. Po njegovem mnenju prepovedi na tem področju niso le nevarne, 
temveč tudi potencialno krivične. Kajti ogrožale bi naj temeljno politično pravico 
posameznika, da izrazi svoje misli, preference in fantazije, četudi so te komu tuje ali 
celo odvratne. Dworkin opozarja, da bi vsak poskus prepovedi pornografije lahko 
vodil v nevaren precedens – v cenzuro. In kadar začnemo stvari cenzurirati, lahko 
to vodi v oblast, ki lahko začne cenzuro kadarkoli uporabljati za zatiranje nezaželenih 
idej. Zanj je ključna skrb, da bi prepoved pornografije pomenila razkroj liberalne 
enakosti, in to ne v imenu pravičnosti, pač pa v imenu moralne nadvlade ene 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 117. 
 

 

družbene skupine nad drugo. Po njegovem mnenju naj pornografija ostane, ne glede 
na vsebino, zaščitena kot del svobodnega govora. Meni, da bi prepoved pornografije 
pomenila neravnotežje med pravicami državljanov ter da bi se s tem odprla vrata za 
moralno arbitrarno zakonodajo. Čeprav Dworkin ne zanika, da ima pornografija tudi 
škodljive družbene učinke, poudarja, da dokazi o škodi enostavno niso dovolj 
prepričljivi, da bi upravičili poseg v temeljne pravice (Dworkin, 1985).  
 
Dworkinov poudarek o nevarnosti cenzure je popolnoma razumljiv, pa vendar se 
zdi njegovo opozorilo rahlo pretirano. Pri tem mu lahko očitamo dve logični zmoti, 
t. i. zmoto spolzke strmine in zmoto lažne dileme. Namreč, vsaka prepoved ne 
pomeni že kar cenzure na celi črti. Se pravi, če kot družba ugotovimo, da je določena 
praksa objektivno škodljiva – denimo, če bi nekdo vsak dan javno grozil 
posameznikom, da jim bo pobil družino – ali moramo to preprosto dovoliti pod 
pretvezo svobode govora? Ali bi s prepovedjo tega že kar zabredli v totalitarizem? 
Je takšna omejitev res že kar kršitev svobode govora in izražanja? Takšno 
razmišljanje (četudi morda dobronamerno) lahko hitro zapade v zmotno lažne 
dileme – ali imamo popolno svobodo ali popolno cenzuro. Tvega pa tudi zdrs po 
spolzki strmini, saj trdi, da bi omejitev pornografije vodila do ekstrema, kar je 
cenzura kakršnega koli umetniškega izražanja. Kot da bi bila svoboda izražanja vse 
ali nič. To v praksi ne more delovati. Obstaja namreč razlika med izražanjem mnenj 
in utrjevanjem sistemske neenakosti. Obstaja razlika med tem, da nekdo izrazi svoje 
mnenje (denimo, da se ne strinja z določeno idejo ali vrednoto) in tem, da aktivno 
prispeva k soustvarjanju kulture, ki sistematično ponižuje, razvrednoti in normalizira 
nasilje nad določenimi skupinami ljudi. In obstaja razlika med svobodo, ki osvobaja, 
in svobodo, ki zatira. Ena ustvarja pogoje, v katerih dostojanstvo posameznika ni 
ogroženo, druga pa omogoča, da se svoboda uveljavlja na račun takšnega 
posameznika. Hkrati pa kot družba preprosto še nismo tako daleč, da bi bili sposobni 
svobodo izražanja razumeti kot absolutno in brezpogojno. Vsaj ne, ko gre za nekaj 
tako globoko zaznamovanega z etiketo spolnosti, tj. nekaj tako kompleksnega in 
sistemsko problematičnega, kot je pornografija. Kajti tudi, če si zamislimo idealni 
svet, v katerem naj bi se s pornografijo ukvarjali samo tisti, ki jih to resnično veseli, 
ki so svobodni, varni in informirani o svojih odločitvah, ostaja dejstvo, da to ni svet, 
v katerem živimo.  
 
V realnosti je pornografska industrija prežeta z izkoriščanjem, s socialno in 
ekonomsko ranljivostjo, z odsotnostjo regulacije, z normalizacijo nasilja in z izjemno 
škodljivimi posledicami za širšo družbeno percepcijo žensk (Donevan, 2021). In te 



118 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

posledice niso zgolj vprašanje moralnega okusa posameznikov. So vprašanje 
družbenih vzorcev, ki oblikujejo odnose moči, spolno vedenje in razumevanje žensk 
in njihovih teles.  Morda se je konec devetdesetih res še zdelo, da je pornografija 
manj dostopna in zato nekaj, kar lahko prezremo ali pripišemo okusu posameznika. 
A danes, skoraj štiri desetletja pozneje, živimo v svetu, kjer je pornografija postala 
digitalna infrastruktura spolnosti. 
 
Dostopnost pornografije se je z razvojem interneta bistveno spremenila. Vsebina, ki 
je bila nekdaj težje dosegljiva ter omejena predvsem na odrasle, je danes otrokom in 
mladim na voljo z enim samim klikom na povezavo do strani. Na spletu so spolne 
in nasilne vsebine, ki vključujejo ekstremne prizore (od poniževanja, zadajanja 
bolečine ter celo posilstva) prosto dostopne tudi mlajši publiki – predvsem zaradi 
razširjene uporabe pametnih telefonov in tablic. Ni povsem jasno, ali je sodobna 
pornografija kaj bolj ekstremna kot je bila nekdaj, nedvomno pa je bolj dostopna kot 
kadar koli prej (Horvath idr., 2013). Govorimo torej o industriji, ki že dolgo ne stoji 
več ob strani, kot nekdaj, skrita nekje za zaveso, z napisom 18+ v izposojevalnici 
videokaset. Danes samozavestno vodi igro. Postavlja ton, tempo in smer, kako naj 
si kot družba zamišljamo spolnost, poželenje in vlogo telesa (predvsem ženskega). 
In v takšnem svetu se zdi naivno, če ne že kar nevarno, vztrajati pri tem, da je 
pornografija preprosto svoboda izražanja. Njen vpliv namreč aktivno (so)oblikuje 
pogled družbe na spolnost, moč, telo in spol ter utrjuje vzorce, ki vodijo v 
normalizacijo neenakosti. Če pa ta tako imenovana svoboda s sabo prinaša izgubo 
dostojanstva, varnosti in enakopravnosti (zlasti za ženske, pogosto pa žal tudi za 
otroke), potem si moramo kot družba naliti čistega vina in se odkrito vprašati – kdo 
ima v tem primeru dejansko korist od takšne svobode? 
 
2 Pornografija in reprodukcija spolne neenakosti 
 
Feministična profesorica prava C. A. MacKinnon (2000) opozarja, da se svoboda 
govora konča tam, kjer se začne tišina tistih, ki so ponižane. V svojem delu Kleveta 
ali diskriminacija? postavlja jasno ločnico: pornografija ni zgolj beseda – je dejanje. Ni 
le odsev seksizma – je njegovo aktivno izvajanje. Ni zgolj fiktivni prikaz – je praksa. 
Gre za sistem, ki žensko reducira zgolj na objekt, na predmet fantazije, ki nima svoje 
volje ali svojega glasu. V tem kontekstu, kot opozarja MacKinnon (2000), se ne 
poraja vprašanje, komu je pornografija všeč in komu ne. Pravo vprašanje, ki se poraja 
(ali bi se vsaj moralo) je, ali pornografija ženskam jemlje možnost, da so v svetu 
doživete kot celovita, enakovredna, spoštovana bitja.  



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 119. 
 

 

Odgovor je jasen: da, ženskam jemlje to možnost. In tukaj sploh ne govorimo o 
kakšnih ekstremnih posnetkih v temnih kotičkih interneta. Govorimo o vsebinah, ki 
so danes na spletu prosto dostopne vsakomur, ki jih želi poiskati (ali pa se z njimi 
slučajno sreča). Govorimo o tem, kako se dekletom, najstnicam (danes pogosto že v 
obdobju pred puberteto) sporoča, da je povsem »normalno«, če jih med spolnim 
aktom partner duši ali jih udari. Kot da je to povsem običajen uvod v spolnost. A 
takšen začetek, zaznamovan z nasiljem in podrejanjem, ni normalen, temveč je 
zaskrbljujoč. Številne raziskave opozarjajo, da je sodobna pornografija postala glavni 
vir spolne socializacije mladih, pri čemer so vse pogosteje izpostavljeni nasilnim in 
ponižujočim prizorom, ki jih dojemajo kot normalne (Horvath idr., 2013). Kot piše 
MacKinnon (2000), pornografija dominacijo in podreditev predstavlja kot spolnost. 
Pa da ne bo pomote: svobodno soglasje dveh odraslih oseb, ki si za štirimi stenami 
delita svoje želje in meje, je nekaj povsem drugega, kot položaj mladih deklet, ki še, 
preden sploh zares razumejo svoje telo, iz medijskih vsebin ponotranjijo sporočilo, 
da je seks predvsem nekaj, kjer jih bodo drugi dušili, udarjali in poniževali. Ker naj 
bi bilo to normalno in pričakovano. 
 
Pornografija ne oblikuje le seksualnih okusov, temveč oblikuje tudi način dojemanja 
žensk. Vzpostavlja vzorec, po katerem fantje (predvsem mlajši dečki, ki so brez 
nadzora izpostavljeni internetnim spolnim vsebinam in jih konzumirajo na dnevni 
ravni) deklet ne dojemajo več kot oseb, temveč kot funkcije – orodja, če želite – za 
uresničevanje lastne seksualne volje. Volje, ki naj bi jim, kot moškim, pripadala. Ker 
jih pornografske vsebine tega naučijo. V takšnem okviru dekleta niso več subjekti 
odnosa, temveč objekti uprizoritve. Postanejo telesa brez glasu, brez možnosti 
odpora, brez lastne zgodbe. 
 
Čeprav velik del feministične kritike (upravičeno) opozarja na normalizacijo nasilja, 
spolne podreditve in objektivizacije, velja premisliti o še enem vidiku, ki ga v 
ospredje postavlja S. Paasonen (2013): pornografija ne predstavlja zgolj ideološkega 
sporočila in kulturne prakse, temveč tudi senzorično izkušnjo. Po njenem mnenju 
pornografske vsebine učinkujejo tudi na telesa gledalcev – preko vzburjenja, 
nelagodja, dolgočasja ali celo gnusa. V tem smislu ne pride zgolj do komunikacije 
pomena, temveč tudi do resonance občutkov. Ta poudarek ne zanika obstoječe 
neenakosti, temveč opozarja, da so tudi telesni odzivi raznoliki in pogosto 
nepredvidljivi. Toda ravno ta nepredvidljivost potrjuje, da pornografija ne učinkuje 
v praznem prostoru, temveč v že obstoječem sistemu pomenov, kjer telo žensk (še 
zmeraj) služi predvsem za sprožitev učinkov, ne pa za artikulacijo subjektivitete. 



120 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Pornografski diskurz se pogosto skriva pod krinko domišljije. Pod parolo »saj je 
samo fantazija«. A jezik ima moč. In slike imajo še večjo moč. »Fantazije«, ki se znova 
in znova reproducirajo, postanejo del družbene resničnosti skozi kolektivno 
internalizacijo. In ko se skozi te resničnosti znova in znova odraža dominacija, 
podrejenost in nasilje, ne govorimo več o svobodi, temveč o sistemu. Sistem, ki 
spolnega nasilje ne samo prikazuje, temveč ga normalizira. In od te točke naprej 
ostane le še en miselni korak do vprašanja, zakaj potem takem ta sistem deluje tako 
učinkovito, kot deluje? Zakaj ženske, ne le, da sistem prenašajo, temveč pogosto 
same sodelujejo pri tem, da tak sistem ostaja v razcvetu. 
 
3 Kritika liberalnega pojmovanja svobode 
 
Piše se leto 2025 in ženske po lastni volji objavljajo svoje zadnjice in druge dele teles 
na družbenih omrežjih, kot je Instagram, snemajo pornografske vsebine ter jih 
objavljajo na platformi OnlyFans, ter si, še preden se jim na obrazih sploh pojavijo 
prve gubice, že začenjajo svoje obraze »popravljati« z raznimi estetskimi popravki, 
kot je botoks – kot, da bi bila spolna privlačnost njihova najučinkovitejša valuta, telo 
pa edina stvar, ki ga lahko ponudijo družbi. Marsikatera izmed njih ob tem verjame, 
da je to emancipacija, da je svoboda prav v tem, da same izberejo, da se bodo 
objektivizirale. Ustvari se lažen vtis, da je to izdelek njihove lastne volje in odločitve, 
da to počnejo »zase«, in ne več za moške. A tukaj tiči zanka. Ali je res nekaj 
osvobajajočega v tem, da ponotranjiš pogled, ki je bil stoletja namenjen nadzoru, 
ocenjevanju in lastninjenju ženskega telesa? Patriarhat je prebrisan lutkar, ki zna 
svoje niti vleči tako, da se marioneta ne le ne upira, temveč iskreno verjame, da pleše 
po lastni volji. Z zamenjavo percepcije naredi iz objekta sužnja, ki opravlja 
izkoriščevalsko delo. V tem smislu sploh ni tako presenetljivo, da se danes veliko 
ženske počuti opolnomočene, ko svoje telo razstavljajo kot blago, kot da bi prav 
razgaljenost pomenila svobodo in ne (le) ponovitev starega scenarija. Le da zdaj to 
počnejo »na podlagi lastne izbire« – a izbira, ki je nastala znotraj sistema, in ki je bila 
vnaprej zapisana, ni nujno osvoboditev, še manj pa emancipacija; v najboljšem 
primeru je morda ekonomska pragmatičnost.  
 
V tej »seksualno osvobojeni« kulturi se zdi, da se svoboda spreminja v ideološko 
formo, ki upravičuje tržno izrabo telesa, zloglasna patriarhalna dominacija pa je 
preprosto zamenjala svojo retoriko, saj ne govori več o skromnosti in dolžnostih, 
ampak o opolnomočenju, trženju lastne seksualnosti ter kapitalizaciji poželenja. In 
vendar ostaja vprašanje – kdo ima tukaj v resnici korist od tega? Ali je ženska res 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 121. 
 

 

subjekt svojega telesa, če je to telo predstavljeno skozi filtre, položaje in estetiko, ki 
so skoraj popolnoma podrejeni moškemu pogledu? Ta fenomen zavajajočega 
enačenja samoseksualizacije z osvoboditvijo in opolnomočenjem je predmet 
številnih kritičnih analiz sodobnih feministk.  
 
Med njimi je tudi A. Levy (2005), ki opozarja, da ženske v t. i. kulturi razvrata (ang. 
raunch culture) pogosto ne izražajo svoje seksualnosti, temveč le uprizarjajo tisto, kar 
je bilo skozi desetletja oblikovano za užitek drugih (tj., moških).V knjigi Female 
Chauvinist Pigs Levy (2005) opisuje, kako je komercialna seksualizacija, ki se pojavlja 
v resničnostnih šovih, v pornografski estetiki glasbenih videospotov, v oglaševanju 
in celo v ženski samopodobi, postala nov standard, po katerem naj bi ženske sodile 
same sebi. Pogosto gre za strategijo, v kateri ženske, namesto da bi kritizirale kulturo 
objektivizacije, postanejo njene promotorke. Tako imenovane ženske šovinistke. 
Tukaj namreč lahko vzpostavijo nadzor nad igro, ki je že v temelju zasnovana tako, 
da jih postavlja na razstavno polico. 
 
Ampak ironija pornografije je prav v tem, da to ni le igra. Pornografija se pogosto 
prikazuje kot fiktivna upodobitev, kot nekakšen performans, kjer vsi nastopajoči 
vedo, da gre za igro vlog, za domišljijsko izkušnjo, ki naj bi bila varna in prostovoljna. 
A da bi sploh lahko prišlo do posnetka – kot opozarja MacKinnon (2000) – mora 
nekdo to dejanje dejansko izvesti. Če se snema prizor, v katerem je ženska pretepena, 
dušena ali posiljena, to niso zgolj fantazije, ki se prikažejo šele po koncu snemanja 
na zaslonih. To je resničen dogodek, ki se je zgodil ženski in njenemu telesu pred 
kamero, in ki je bil posnet, urejen in nato lansiran. Ta posnetek ne predstavlja 
ponaredka, ni fotomontaža, ni umetna telesna dvojnica, niti računalniška simulacija, 
temveč resnična ženska in resnično telo. To je bilo resnično telo, ki je težko dihalo 
med snemanjem prizora, res občutilo bolečino ob udarcu, res doživljalo ponižanje, 
medtem ko je snemalec preverjal luči in iskal dobre kadre. Nasilje, ki ga vidimo 
kasneje na zmontiranem posnetku, je bilo resnično. Kot zapiše MacKinnon, se 
pornografija ne naredi kar sama. V tem smislu pornografija uporablja resnična telesa 
za ustvarjanje fikcije, ki jo nato prodaja kot takšno, čeprav se je prikazano dejanje v 
resnici moralo zgoditi. 
 
Ko govorimo o nasilnih spolnih dejanjih v pornografiji ni dovolj, da izjavimo: »Saj 
je igralka to naredila prostovoljno.« Najprej zato, ker je vprašanje prostovoljnosti 
izredno zapleteno znotraj sistema, ki normalizira objektivizacijo žensk in kjer je meja 
med privoljenjem in prisilo pogosto meglena, kot opozarja tudi MacKinnon (2000), 



122 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

in zagotovo premalo raziskana. In drugič – četudi bi vsi udeleženci in udeleženke 
domnevno soglasno sodelovali, to soglasje še ne pomeni, da vsebina nima širših 
škodljivih posledic za celotno družbo, ko gre za dojemanje teles, spolnosti in 
predvsem žensk. MacKinnon (2000) tukaj nadaljnje pojasnjuje, da pornografija ne 
prikazuje seksizma, temveč ga aktivno izvaja. V svoji najradikalnejši, a tudi najbolj 
ustrezno artikulirani tezi trdi, da pornografija ni govor, temveč  praksa. Praksa, ki 
ženske postavlja v vlogo objektov, jih degradira v zbirko odprtin in telesnih funkcij, 
ki obstajajo izključno za to, da zadovoljujejo druge. Moški znotraj tega sistema 
nastopajo kot tisti, ki posedujejo, nadzorujejo in določajo pogoje, medtem ko so 
ženske tiste, nad katerimi se ta oblast izvršuje. Z drugimi besedami, uporabljene so 
kot sredstvo, ponižane v status objekta in porabljene kot potrošno blago. Ta diskurz 
ni nekaj, kar lahko razberemo iz pornografije. To je nekaj, kar pornografija govori z 
vsakim svojim kadrom, ki estetizira podreditev in nasilje. Tu ni prostora za domišljijo 
– le za brutalno realnost.  
 
In v tej realnosti je moč zaznati ironijo ravno pri tem, da pornografija kot osvobajajoča 
izkušnja žensk pogosto temelji na njihovem telesnem trpljenju in ponižanju. To je 
svet, v katerem mora biti ženska pogosto dejansko zlorabljena, da bi lahko nekdo 
drug uveljavljal svojo »svobodo izražanja«. Svet, v katerem se rekreacije posilstev 
snemajo in monetizirajo. Svet, v katerem se posnetek dekleta, ki joka ali kriči od 
nelagodja, znajde na zaslonih milijonov. Svet, kjer se vprašanje o dobrobiti teh akterk 
sploh ne postavlja. Prav na to opozori tudi A. Dworkin v delu Pornography: Men 
Possessing Women (1989), enako kot MacKinnon (2000), kjer zapiše, da takšni prizori 
niso fiktivne upodobitve ali umetniške simulacije, temveč posnetki dejanskega nasilja 
nad ženskami. Gre za telesno resničnost, ki se najprej zgodi in šele nato zmontira. 
Še enkrat, ne gre le za simbolno ponižanje temveč za neposreden poseg v telo neke 
(ženske) osebe. Zato se odpira vprašanje – ali je to, da se ženska lahko odloči, da bo 
igrala »biti posiljeno«, če je ta izbira rezultat celotne kulture, ki jo je naučila, da je to 
najboljša pot do potrditve, pozornosti ali denarja, resnično emancipacija? Ali je 
svoboda nekaj, kar deluje tudi takrat, ko je tisto, kar izberemo, že vnaprej oblikovano 
z interesi moških, industrije in logike kapitala? Takšna svoboda izbire spominja na 
tisto, ki jo ponudimo malemu otroku, ko ga vprašamo, ali bo pil vodo iz rdečega ali 
modrega kozarca – vprašanje ne dopušča možnosti, da vode sploh ne bi pil. V 
sodobni kulturi je ženska pogosto postavljena v prav takšen okvir, formalno ima 
možnost izbire, dejansko pa izbira zgolj znotraj omejenih možnosti, ki so bile že 
vnaprej oblikovane. Ta iluzija izbire je gotovo vredna ponovnega premisleka. 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 123. 
 

 

Študija M. Donevan (2021), ki je opravila poglobljene intervjuje z ženskami z 
izkušnjami v pornografski produkciji, razkriva, da je večina vanjo vstopila v 
okoliščinah finančne stiske, duševne ranljivosti in/ali s predhodnimi izkušnjami 
spolnega nasilja. V študiji so se pomanjkanje alternativ, zgodnja mladost (mediana 
intervjuvanih ob vstopu v industrijo je bila 22 let, mnoge pa so začele, še preden so 
dopolnile 18 let) ter potreba po potrditvi pokazali kot ključni sprožilci, ki jih 
pornografski producenti ciljano ter sistematično izkoriščajo. Po vstopu v industrijo 
se ženske pogosto soočajo z manipulacijo, psihičnim pritiskom ter prisilo k dejanjem, 
ki segajo izven meja njihovega osebnega dostojanstva. Donevan (2021) ugotavlja, da 
»v tej industriji nisi več človek«. To pa nazorno ponazarja izgubo osebne avtonomije 
in razčlovečenje, ki spremljata tržno logiko spolnosti. Poleg neposrednega nasilja je 
za ženske v pornografski industriji značilna tudi dolgotrajna digitalna ujetost: enkrat 
objavljeni posnetki in drugi materiali namreč trajno ostajajo na spletu. To pa 
marsikateri ženski onemogoča popoln izhod iz industrije ter ustvarja občutek trajne 
stigme. V tem smislu se pornografska industrija razkriva kot sistem, ki temelji na 
ekonomski izrabi ranljivosti, psihološkem nadzoru in strukturni neenakosti – 
nikakor pa ne na svobodni izbiri (Donevan, 2021).  
 
Ravno to vprašanje se zdi osrednjega pomena pri pričujoči temi. V svetu, kjer nam 
je pornografija predstavljena kot svoboda, bi se morali iskreno vprašati, komu ta 
svoboda zares koristi. Ali je dekle, ki si obupno želi zaslužiti dovolj za preživetje, za 
študij ali izhod iz disfunkcionalnega okolja, res svobodna, ko se vda pred kamero? 
Ali je lahko v okolju, kjer prevladujejo ekonomski in družbeni pritiski, sploh govora 
o neodvisni odločitvi? 
 
Liberalni pogled na svobodo pogosto temelji na predpostavki soglasja – če je nekaj 
storjeno prostovoljno, potem je moralno sprejemljivo. A feministična teorija, 
posebej pri C. A. MacKinnon (1989), opozarja, da je izbira le navidezna. V knjigi 
Toward a Feminist Theory of the State (1989) zapiše, da patriarhat ustvarja okoliščine, v 
katerih žensko soglasje ne pomeni osvoboditve, ampak internalizacijo podreditve. 
Ko je ženska socializirana v to, da je poželjivost njena najučinkovitejša valuta, potem 
tudi »prostovoljna« odločitev, da se sleče pred kamero, ne more biti resnično 
svobodna. Gre za izbiro znotraj sistema, ki nagrajuje prikladnost, prikriva nasilje in 
kaznuje odstopanja. C. A. MacKinnon (1989) problematizira ravno to slepo točko 
liberalizma: idejo, da so vse izbire moralno enakovredne, če so prostovoljne. V 
približno istem obdobju je Dworkin (1985) zagovarjal prej omenjeno pravico do 
svobode izražanja tudi v primeru pornografije (kot temelj demokratičnega diskurza). 



124 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Medtem ko Dworkin vidi svobodo govora kot orodje emancipacije, MacKinnon 
jasno pokaže, da se lahko ista svoboda v patriarhalnem kontekstu spremeni v krinko 
za zatiranje; še posebej, kadar se izraža skozi telesa žensk, ki jim sistem že od vsega 
začetka ni ponudil enakega glasu. MacKinnon (1989) tako  že razgalja, kako takšna 
svoboda pogosto pomeni zgolj nadaljevanje moške (pre)moči z drugimi sredstvi. Kaj 
namreč pomeni prostovoljnost v svetu, kjer je spolna razpoložljivost pogosto pogoj 
za pozornost, denar ali občutek vrednosti? V takem kontekstu »soglasje« ne izniči 
neenakosti, ampak jih le zakrije v elegantno tančico svobode, ki je skoraj prosojna. 
Ženske, ki same izberejo vlogo seksualnega objekta, pogosto delujejo znotraj 
sistema, ki jim je od rojstva dopovedoval, da so najbolj cenjene takrat, ko so zaželene. 
MacKinnon (1989) ne zanika možnosti svobodne spolnosti, zgolj opozarja, da mora 
ta temeljiti na dejanski enakosti moči, ne le na odsotnosti neposredne prisile.  
 
Čeprav liberalizem razume soglasje kot varovalo pred zlorabo, feministični pogled 
C. A. MacKinnon razkrije, da je v določenih okoliščinah lahko prav soglasje tudi 
orodje samoupravičenega nasilja. Ne zato, ker se ženske ne bi znale odločati, temveč 
zato, ker sistem njihovih možnosti ni nevtralen, temveč oblikovan po meri tistih, ki 
moč že imajo. In če je tako, potem mora tudi pojem svobode doživeti premislek – 
ne več kot dovoljenje za izbiro, temveč kot moč za resnično alternativo.  
 
Kultura razvrata, ki poveličuje spolno objektivizacijo, ženskam ne ponuja resnične 
izbire, kot pravi Levy (2005). Takšna kultura ženske uči, da je vrednost v tem, kako 
dobro znajo igrati igro. Vrednost je v tem, koliko poželenja lahko sprožijo, kako 
učinkovito znajo postati opazovane, všečkane in plačane. Domnevna emancipacija 
se tako pogosto izkaže le za elegantno obliko podreditve (Levy, 2005). V to vlogo 
ženske danes vstopajo prostovoljno, z nasmehom in v mnogih primerih ironično z 
nalepko »self-love« na čelu. Ženske, ki verjamejo, da so same izbrale to pot, so v 
resnici izbrale le med vnaprej pripravljenimi možnostmi sistema. Ta sistem pa jim ni 
nikdar ponujal celostne človeškosti, temveč zgolj možnosti, kako postati bolj 
privlačne, bolj uporabne in bolj poželjive v moških očeh.  
 
Ariel Levy (2005) odlično pokaže, kako se ženske v sodobnem svetu naučijo ne le 
sprejeti, pač pa aktivno soustvarjati seksistično logiko. Sodelujejo v igri, katere 
pravila so vnaprej določena v korist tistih, ki imajo od nje največ profita. Znotraj te 
igre postanejo zaveznice pogleda, ki jih objektivizira in ponižuje. Zdi se, da je v 
sodobni kulturi ženska svoboda postala le druga beseda za boljše trženje 
seksualnosti. Tudi MacKinnon (2000) podobno opozarja, da ni dovolj, da nekaj 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 125. 
 

 

poteka samo zato, »ker je dovoljeno«. Če je to dovoljenje zapisano v sistemu, kjer je 
ženska že od začetka zreducirana zgolj na objekt, potem soglasje ni nikakršna 
emancipacija, temveč zgolj prilagoditev. V tej luči postane jasno, da današnji ideal 
»svobodne in opolnomočene ženske«, ki svojo seksualnost prodaja, razkazuje ali trži, 
ni nujno dokaz napredka. Pogosto je le bolj sofisticirana oblika stare in obstoječe 
podrejenosti. Ko ženska sama izbere, da bo objekt poželenja več deset tisočim 
sledilcem na svojih družabnih omrežjih, to ni nujno izraz svobodne volje, temveč 
rezultat učenja, kako biti zaželena, tj. kako sodelovati v igri tujih pravil. In če je 
zaželenost pogojena z razgaljenostjo, podreditvijo in razpoložljivostjo, potem ne 
govorimo več o izbiri, temveč o nečem, kar bi lahko imenovali notranja »kolonizacija 
patriarhata«. Govorimo o tem, da patriarhat ne potrebuje več zunanje prisile – ker je 
ponotranjen. 
 
In ravno zato je smiselno natančneje pogledati v temelje liberalne misli, ki svobodo 
izražanja pogosto razume kot absolutno vrednoto. R. Dworkin (1978) denimo 
zagovarja stališče, da bi kakršno koli prepovedovanje vsebin, tudi pornografskih, 
pomenilo nevarno spodkopavanje ustavne enakosti. A prav na tej točki se pokaže 
težava njegovega pristopa. Dworkinovo razumevanje svobode kot neprisiljene izbire 
med razpoložljivimi možnostmi izhaja iz predpostavke, da posameznice a priori 
izbirajo v nevtralnem prostoru. Takšna svoboda obstaja le v teoriji, a nikakor v 
družbenem tkivu prepredenim z razredi, kapitalom in zgodovinskimi hierarhijami. 
Liberalizem, ki zagovarja svobodo kot možnost izbire, ne da bi premislil, kdo izbira, 
znotraj katerih struktur in s kakšnimi posledicami, v resnici zgolj utrjuje neenakost, 
ki jo v teoriji skuša preseči. V sistemu, kjer so že možnosti same izbire produkt 
socializacije, ekonomskih pritiskov in ponotranjenih družbenih norm, je diskurz o 
svobodi zgolj sofisticirana oblika že stoletja uveljavljene patriarhalne retorike 
neenakosti. Dworkinovo pojmovanje svobode tako ostaja ujeto v formalističen 
konstrukt, ki v teoriji sicer nosi idejo enakosti, v praksi pa ne zmore zajeti njene 
realne, družbeno pogojene razsežnosti. 
 
Predpostavka, da smo na izhodišču vsi enaki, da imamo vsi enako moč govora, 
odločanja in reprezentacije, je torej že z začetka zmotna. Dejansko ne začnemo vsi 
ljudje iz enakega, nevtralnega prostora, temveč iz zgodovinsko pogojenih pozicij 
moči. Živimo v svetu, kjer je spolnost prodana, še preden jo sploh razumemo. V 
takem svetu »nevtralnost države«, ki ne zavzame stališča do praks, ki ponižujejo, ne 
predstavlja svobode, ampak brezbrižnost. Liberalizem, ki ne prepozna, da so tudi 
izbire družbeno pogojene, ni svoboda, ampak elegantno preoblečen cinizem – 



126 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

posmeh. Svoboda, ki žensko postavlja v položaj, kjer mora svojo razgaljenost 
pretapljati v družbeni kapital, ni izraz avtonomije, temveč sistemske prisile, ki jo 
družba zgolj označi kot samopromocijo. In če liberalna država v tem ne vidi ničesar 
spornega, ker pač »ne sme vrednotiti dobrega življenja« – potem s svojo tišino ne 
varuje ranljivih, temveč utrjuje moč privilegiranih. Qui tacet, consentire. 
 
4 Zaključek 
 
Zdi se, da je svobodna družba razvila izjemno sofisticiran sistem upravičevanja 
tistega, kar je v osnovi z eno besedo preprosto izkoriščanje. Pornografska industrija 
deluje kot mehanizem, ki sistematično izkorišča telesa – predvsem ženska – v imenu 
domnevne svobode, ki pa v resnici pogosto prikriva ekonomske in spolne 
neenakosti. Torej, čeprav jo nekateri, kot je Dworkin, zagovarjajo kot izraz svobode 
izražanja, ostaja ta argument premalo občutljiv za dejanske, utelešene posledice 
takšnega »izražanja«.  
 
Summa summarum: vse preveč deklet konča v pornografski industriji zaradi lažnih 
obljub, pritiska družbe, iluzije in pomanjkanja alternativ. Redke, res redke izmed njih 
postanejo »uspešne« v smislu dosega enega izmed ciljev, ki si jih želijo doseči z 
vstopom v industrijo. Večina pa ostane izkoriščena, poškodovana, označena in 
izpljunjena. In še huje, veliko je takih, ki želijo na neki točki industrijo zapustiti, pa 
ugotovijo, da iz nje ni izhoda – vsaj ne brez posledic, brez stigme, brez duševnih 
brazgotin. V moderni različici pornografske ekonomije se je razpasel še dodaten 
fenomen modernega sveta: platforma OnlyFans. Platforma, kjer posameznice same 
producirajo seksualno vsebino, pogosto skupaj s svojimi partnerji (ali več teh), se 
tržijo ter monetizirajo, razgaljajo in razstavljajo svoje intimno življenje do točke 
popolne razčlovečenosti. To naj bi bil simbol nove, opolnomočene ženske. Težko 
pa je spregledati paradoks, da je danes osvoboditev enačena z možnostjo, da te lahko 
kdorkoli kupi za 9,99 EUR na mesec. 
 
Tukaj ne gre več za svobodo. Gre za mehanizem, ki se spretno prikazuje kot osebna 
izbira, da smo se kot družba nehote pozabili vprašati, kdaj smo začeli verjeti, da je 
odpoved lastnemu dostojanstvu oblika emancipacije. Morda ni več vprašanje ali si 
upamo spregovoriti, temveč ali si še lahko privoščimo molk. Bil bi že čas, da bi kot 
družba jasno in brez olepševanja spregovorili o problematiki spolne objektivizacije, 
normaliziranega nasilja in sistemskega izkoriščanja žensk v pornografski industriji. 
Brez evfemizmov, brez marketinških premazov ter brez iluzij.  



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 127. 
 

 

Libertas perfundet omnia luce. A da jo resnično prepoznamo, moramo najprej biti 
sposobni razločevanja med svetlobo in bliščem. 
 
 
Viri in literatura 
 
Donevan, M. (2021). ‘In This Industry, You're No Longer Human’: An Exploratory Study of 

Women’s Experiences in Pornography Production in Sweden'. Dignity: A Journal of Analysis of 
Exploitation and Violence, 6(3). https://doi.org/10.23860/dignity.2021.06.03.01  

Dworkin, A. (1981). Pornography: Men possessing women. Women's Press. 
Dworkin, R. (1978). Liberalism. V S. Hamshire (ur.), Public and Private Morality (str. 113–143). 

Cambridge: Cambridge University Press. 
Dworkin, R. (1985). Do We Have a Right to Pornography? V A Matter of Principle (str. 335–372). 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Fredrickson, B. L. in Roberts, T. (1997). Objectification Theory: Toward Understanding Women's 

Lived Experiences and Mental Health Risks, Psychology of Women Quarterly, 21(2), 173–206. 
https://doi.org/10.1111/j.1471-6402.1997.tb0010 

Horvath, A. H. M., Alys, L., Massey, K., Pina, A., Scally, M. in Adler, R. J. (2013). 'Basically... porn is 
everywhere': A Rapid Evidence Assessment on the Effect that Access and Exposure to Pornography has on 
Children and Young People. Middlesex University London. 

Karsay, K., Knoll, J. in Matthes, J. (2017). Sexualizing Media Use and Self-Objectification: A Meta-
Analysis. Psychology of Women Quarterly, 42(1), str. 9–28. 
https://doi.org/10.1177/0361684317743019 

Levy, A. (2005). Female Chauvinist Pigs: Women and the rise of raunch culture. Free Press. 
MacKinnon, C. A. (1989). Toward a feminist theory of the state. Harvard University Press. 
MacKinnon, C. A. (2000). Only Words. Harvard University Press. 
Paasonen, S. (2013). Grains of resonance: Affect, pornography and visual sensation. Somatechnics, 3(2), 

351–368. https://doi.org/10.3366/soma.2013.0102 
Pecini, C., Guizzo, F., Bonache, H., Borges-Castells, N., Morera, M. D. in Vaes, J. (2023). Sexual 

objectification: advancements and avenues for future research. Current Opinion in Behavioral 
Sciences, 50. https://doi.org/10.1016/j.cobeha.2023.101261 

Rooney, E. (2016). The effects of sexual objectification on women's mental health. Applied Psychology 
Opus, 7, 33–37. https://wp.nyu.edu/steinhardt-appsych_opus/the-effects-of-sexual-
objectification-on-womens-mental-health/ 

 
  



128 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

 
 
 






	Blank Page
	Blank Page



