ANALIZA

Let. 29, st. 2, str. 223-246, december 2025

Sprejeto
2.9.2025

Pregledano
5.10. 2025

Izdano
31.12. 2025

Kljuéne besede
fenomenologija,
zavest,
intencionalnost,
telesnost,
tak$nosti,

nevroznanost

ANG1ZA

FENOMENOLOGIJA ZAVESTI
(HUSSERL, MERLEAU-PONTY IN
SODOBNE NEVROZNANOSTT)

RIKA ADELA SOMER

Univerza v Matiboru, Filozofska fakulteta, Matibor, Slovenija
rika.somer@student.um.si

DOPISNI AVTOR

rika.somer@student.um.si

Izvlecek Zavest je eno najbolj skrivnostnih in hkrati temeljnih
podrodij filozofije duha. Ceprav sodobne nevroznanosti
ponujajo zmeraj natancnejSe opise mozganskih procesov,
ostaja vprasanje, kako ti procesi ustvarjajo subjektivno izkustvo
— obcutja, batrve, bole¢ino — odprto. V ¢lanku se posvecam
fenomenoloskemu pristopu, ki ga je zasnoval Edmund Husserl
in ga je pozneje razvil Maurice Merleau-Ponty. Fenomenologija
zavesti ne obravnava kot zaprt notranji proces, temvec¢ kot
intencionalno usmerjenost k svetu, kjer pomen nastaja v sami
izkusnji. Poseben poudarek je namenjen tudi Merleu-
Pontyjevemu razumevanju telesa kot »zivega telesa, ki je pogoj
zaznavanja in nase umesCenosti v svet. V nadaljevanju
obravnavam problem taksnosti — vprasanje, kako subjektivna
dozivetja presegajo objektivne opise — in pokazem, da
fenomenoloski pristop odpira prostor za dialog s sodobnimi
teorifjami, kot so utelesena kognicija, enaktivizem in
nevroznanost. Clanek pokaZe, da fenomenologija ne ponuja
dokonc¢nega odgovora na vprasanje zavesti, ampak jo lahko
razumemo kot dopolnilo sodobnim znanostim, ki omogoca

celovitejsi vpogled v naravo zavesti.

https://doi.org/10.18690/analiza.29.2.223-246.2025
CC-BY, besedilo © Somer, 2025 Y

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 29, no. 2, pp.223—246, December 2025

PHENOMENOLOGY OF CONSCIOUSNESS
(HUSSERL, MERLEAU-PONTY, AND
CONTEMPORARY NEUROSCIENCE)

RIKA ADELA SOMER

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
rika.somer@student.um.si

CORRESPONDING AUTHOR

rika.somer@student.um.si

Abstract Consciousness is one of the most mystetious yet
fundamental topics in the philosophy of mind. Although
contemporary neuroscience offers increasingly precise
descriptions of brain processes, the question of how these
processes give rise to subjective experience—feelings, colours,
pain—remains unresolved. This paper focuses on the
phenomenological approach developed by Edmund Hussetl
and later expanded by Maurice  Metleau-Ponty.
Phenomenology does not treat consciousness as an enclosed
internal process but rather as intentional directedness toward
the world, where meaning emerges within experience itself.
Special emphasis is placed on Metleau-Ponty’s understanding
of the body as a “lived body,” which constitutes the condition
of perception and our embeddedness in the world. The paper
further examines the problem of qualia—the question of how
subjective experiences transcend objective descriptions—and
demonstrates that the phenomenological approach opens a
space for dialogue with contemporary theories such as
embodied cognition, enactivism, and neuroscience. The article
shows that phenomenology does not provide a definitive
answer to the question of consciousness, but it can be
understood as a complement to modern sciences, offering a

more comprehensive insight into the nature of consciousness.

Accepted
2.9.2025

Revised
5. 10. 2025

Published
31.12. 2025

Keywords
phenomenology,
consciousness,
intentionality,
embodiment,
qualia,

neuroscience

https://doi.org/10.18690/analiza.29.2.223-246.2025

CC-BY, text © Somer, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 225

1 Uvod

Zavest je ena najstarejsih in hkrati najbolj skrivnostnih tem v zgodovini filozofije.
Ceprav jo vsi vsakodnevno dozivljamo, je prav to dozivljanje tisto, kar filozofom,
psihologom in znanstvenikom odpira najve¢ vprasanj: kako razloziti subjektivno
izkusnjo, obcutek »kako je biti« posameznik v svetu? Poskusi razlage zavesti se
raztezajo od metafizicnih $pekulacij do najnovejsih nevroznanstvenih raziskav,
vendar vprasanje ostaja odprto. Filozofija duha, kognitivna znanost in nevroznanost
se vsaka na svoj nacin trudijo opisati in razumeti zavest, a pogosto se pojavi globlja
tezava: Kako sploh zaceti z razlago necesa, kar je hkrati tako intimno in tako

univerzalno?

Eden klju¢nih konceptov, ki se je pojavil v 20. stoletju, je fenomenologija. Ta ne
razlaga zavesti z abstraktnimi razlagami ali z redukcijo na zgolj mozganske procese,
ampak skusa razumeti zavest v njeni izvirni pojavnosti. Edmund Husserl, utemeljitel;j
fenomenologije, je z geslom »nazaj k stvarem samim« zelel preusmeriti pozornost k
neposrednemu opisu izkustva. Tako fenomenologija zavesti izhaja iz vprasanja, kako
se nam svet kaze v zavesti, kaksne strukture zaznave, misljenja in dozivljanja

omogocajo, da se pojavi kot celota.

Clanek obravnava fenomenologijo zavesti in njen prispevek k sodobnim razpravam
o zavesti in percepciji. Osredotoca se na to, kako fenomenologija — predvsem pri
Husserlu in Merleau-Pontiyju — analizira zavest kot intencionalno, ¢asovno in
telesno strukturirano izkustvo. Poleg tega se clanck dotakne problematike taksnosti,
ki v sodobni filozofiji duha predstavljajo enega najvecjih izzivov, ter poskusa
pokazati, kako lahko fenomenoloski pristop pomaga preseci nekatere slepe ulice teh
razprav. Poseben poudarek je namenjen pojmu zaznave. Percepcija je namrec tista
dimenzija zavesti, ki najbolj jasno razkriva njeno intencionalno naravo: zavest ni
zaprta vase, ampak je vedno usmerjena k svetu. Pri Husserlu se to kaze v analizi
horizonta zaznave, pri Merleau-Pontyju pa v razumevanju telesa kot »zivega telesa,
ki ni zgolj fizi¢ni objekt, ampak nosilec subjektivnosti. V tem smislu zaznava ni

pasivno sprejemanje drazljajev ampak aktivno, telesno prezeto sodelovanje v svetu.

Clanek v prvem delu obravnava fenomenologijo kot metodo in osnovne pojme, kot
SO intencionalnost, fenomenoloska redukcija, noesis in noema. Nato se osredoto¢i na
Husserlovo analizo toka zavesti, casovne zavesti in intersubjektivnosti. V

nadaljevanju bo predstavljena Merleau-Pontyjeva kritika kartezijanskega dualizma ter



226 ANALIZA: FENOMENOLOGTJA

njegova misel o telesu kot subjektu zaznave, kar predstavlja temelj za razumevanje
utelesenosti zavesti. Zadnji del se bo posvetil sodobnim razpravam o tak$nosti ter
pokazal, kako lahko fenomenologija vstopa v dialog z uteleSeno kognicijo,

enaktivizmom in nevroznanstvenimi raziskavami.

Namen clanka ni podati dokoncnega odgovora na vprasanje, kaj je zavest, saj je tak
cilj verjetno nedosegljiv; temve¢ zelim pokazati, da fenomenoloski pristop nakaze,
kako lahko prispeva k razumevanju zavesti kot izkusnje, ki je vselej telesna in
usmerjena v svet. S tem fenomenologija ne tekmuje z znanstvenimi razlagami,
temvec ponuja dopolnilo, saj ohranja in ne zanemarja prvoosebnega vidika izkustva,
ki ga znanstveni opisi pogosto spregledajo. Tako odpira prostor za interdisciplinarni

dialog, kjer se filozofija in znanost medsebojno dopolnjujeta in bogatita.

Clanek je zastavlien pod raziskovalnim vprasanjem: Kako lahko fenomenoloska
analiza zaznave in zavesti prispeva k boljSemu razumevanju zavesti v sodobnih
razpravah? Odgovor na to vprasanje se oblikuje skozi pregled temeljnih
fenomenoloskih pojavov in kriticno soocenje s sodobnimi teorijami, kar pokaze

aktualnost in relevantnost fenomenologije v sodobnih razpravah o zavesti.

Ob tem se pa odpirajo tudi stevilna druga vprasanja, kot so: Ali lahko fenomenoloski
opis res sluzi kot dopolnilo empiricni znanosti? Kako povezati prvoosebno
perspektivo z objektivnimi podatki nevroznanosti? Ali problem tak$nosti nakazuje
na mejo ¢loveskega razumevanja ali pa nas spodbuja k razvoju novih metod? Prav
na ta vprasanja si clanek prizadeva odgovoriti, kot poskus razumevanja necesa, kar

vsak od nas dozivlja vsakodnevno in na najbolj neposreden nacin.
2 Fenomenologija kot filozofska metoda

Fenomenologija kot filozofska metoda predstavlja radikalen odmik od tradicionalnih
znanstvenih pristopov, ki ciljajo na razlago pojavov skozi vzroke in zakonitosti.
Namesto razlaganja si fenomenologija prizadeva za opis — temeljni cij
fenomenologije je tako razkriti strukture zavesti in izkustva, kakor jih neposredno
dozivlja subjekt. Tak pristop je kljucen za razumevanje zavestnega zivljenja, saj
poudarja, da pomen sveta ni neodvisna danost, temve¢ se oblikuje v odnosu do
zavestl. Fenomenologija tako ponuja izvirno metodologijo, ki ne poskusa ujeti sveta
z abstraktnimi teorijami, ampak se vraca k »stvarem samim« — k nacinu, kako se

pojavi dajejo v izkusnji. S tem se odpira prostor za raziskovanje intencionalnosti,



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 227

casovnosti in telesnosti kot osnovnih dimenzij zavesti. Hkrati omogoca preseganje
preprostih delitev med objektivnim in subjektivnim ter nakaze, da sta oba vidika

nelocljivo prepletena v Zzivem izkustvu.

V tem delu bodo obravnavani stirje klju¢ni vidiki fenomenologije kot metode: (1)
geslo »nazaj k stvarem samim«, (2) fenomenoloska redukcija (epoché), (3)

intencionalnost zavesti in (4) pojma noesis in noera.
3 »Nazaj k stvarem samim«

Osrednje geslo »nazaj k stvarem samim« (nem. Zurick gu den Sachen selbst) je jedro
Husserlove metode in izraza usmeritev k izkustvu kot neposrednemu viru
filozofskega raziskovanja. S tem Husserl nasprotuje tako psihologizmu kot
naturalizmu, ki po njegovem mnenju zamegljujeta izvorni pomen zavesti.
Psihologizem skusa logi¢ne in epistemoloske resnice razloziti zgolj kot psiholoske
procese, s ¢imer jih reducira na dejstva cloveske psihe. Naturalizem pa razume zavest
kot naravni pojav, ki ga je nemogoce pojasniti z metodami naravoslovnih znanosti.
Oboje pa po Husserlu spregleda tisto, kar je bistveno — kako se svet in pomen sploh
pojavita v zavesti (Husserl, 1997; Zahavi, 2019).

Fenomenologija se tako ne ukvarja z iskanjem wvzroc¢nih razlag, temvec z
opisovanjem strukture izkustva. To pa v praksi pomeni, da filozof ne analizira sveta
kot objektivne stvarnosti, ampak ga raziskuje, kot se kaze zavesti. Na primer: ko
opazujemo mizo, fenomenologa ne zanima o njenih fizikalnih lastnostih (tezi,
sestavi, molekularni strukturi itn.), temvec¢ ga zanima, kako se ta miza pojavlja kot
zaznani predmet — kot nekaj, kar je pred nami, kar lahko primemo, nanj polozimo

knjigo in uporabljamo v vsakdanjem Zivljenju (Smith, 2013).

Husserlovo geslo »nazaj k stvarem samim« je temeljni »program« fenomenologije. Z
njim je zelel opozoriti, da filozofija ne sme izhajati iz vnaprej danih teorij, temvec¢ iz
neposrednega opisa tistega, kar se kaze zavesti (Husserl, 1997). Gre torej za
preusmeritev k izvorni izkusnji, preden jo obdelajo interpretacije znanosti, vsakdanje
predstave ali filozofske tradicije. Tako »stvari same« niso v smislu objektov
naravoslovja, temve¢ pojavnosti, kot se kazejo subjektu v njegovi izkustveni
perspektivi. Tak pristop pa omogoca raziskovanje osnovne strukture zaznave,
misljenja in dozivljanja, ki se skrivajo v ozadju vsakodnevne samoumevnosti (Zahavi,
2019).



228 ANALIZA: FENOMENOLOGTJA

4 Fenomenoloska redukcija (epoché)

Da bi bil tak opis izvedljiv, je Husserl uvedel metodo fenomenoloske redukcije oz.
epoché. Pri slednji gre za zacasno »suspendiranje naravne drZze« oziroma
predpostavko, da svet obstaja neodvisno od nase zavesti. To pa ne pomeni zanikanja
sveta, temvec »bracketing« — svet postavimo »pod oklepaj«, da se lahko posvetimo

izklju¢no raziskovanju nacina, kako se svet pojavlja v zavesti (Husserl, 2000).

Epoché je kljuc¢en metodoloski korak, saj omogoca dostop do tistega, kar Husserl
imenuje dsta gavest. Zavest se s tem izogne vnaprej$njim predsodkom in
konceptualnim shemam ter se obrne k svoiji lastni strukturi. Tako fenomenolog ne
preucuje sveta kot zunanjega objekta, temvec¢ tok zavesti, ki mu svet sploh daje
pomen. V tem se fenomenologija razlikuje od empiri¢ne psihologije: slednja opisuje
dejanske dusevne pojave kot psiholoska dejstva, medtem ko fenomenologija
raziskuje bistvene strukture zavesti, ki so neodvisne od posameznih psiholoskih
variacij (Zahavi, 2019).

Pomembno pa je poudariti, da namen fenomenoloske redukcije ni zanikanje
realnosti, temvec ustvarjanje prostora, v katerem se lahko osredotoc¢imo zgolj na to,
kako se pojavi kazejo zavesti. S tem se odpira moznost natancne analize
intencionalnih struktur — nacinov, kako je zavest zmeraj usmerjena k necemu.
Epoché tako deluje kot ocis¢enje pogleda: odstrani teoretske konstrukte in omogodi,
da stopimo v stik s fenomeni v njihovi prvotni danosti (Zahavi, 2019). Na ta nacin
fenomenologija gradi metodoloski okvir, ki se razlikuje tako od empiricne

psihologije kot od klasi¢ne metafizike.
5 Intencionalnost zavesti

Na tem mestu Husserl povzema in radikalizira idejo svojega ucitelja Franza
Brentana. Trdi namrec¢, da je bistvena znacilnost zavesti intencionalnost — dejstvo,
da je zavest vedno o ne¢em. To pomeni, da se zavest nikoli ne pojavlja kot golo
stanje, temve¢ je vedno usmerjena proti nekemu predmetu oziroma subjektu. Na
primer: ¢e poslusamo glasbo, se nasa zavest oblikuje kot poslusanje necesa —
melodije, ritma, harmonije. Ce si nekaj predstavljam, se zavest nanasa na zamisljeni

predmet, cetudi ta v realnosti ne obstaja (Husserl, 20006).



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 229

Ta lastnost zavesti preprecuje, da bi jo lahko razumeli kot zaprt notranji prostor
podob ali vtisov. Po Husserlu je zavest po svoji naravi odprta in vedno v razmetju
do sveta in njegovih pomenov. Intencionalnost je tako osrednji koncept, ki razlaga,

zakaj je zavest v svojem bistvu relacijska, strukturirana in smiselna.

Fenomenoloska analiza intencionalnosti dodatno pokaze, da pomen ne nastaja
enostransko v subjektu, temvec se oblikuje v nenehnem prepletanju sveta in zavesti.
Husserl (1997) poudatja, da je vsako dozivljanje Ze strukturirano kot usmerjenost k
ne¢emu — naj gre za zaznavo, spomin, pricakovanje ali domisljijo. Zavest tako ni
izolirana, temvec je zmeraj odprta proti obzotju moznih pomenov, ki jih soustvarja
v stiku z realnostjo. Intencionalnost zato ni le ena od lastnosti zavesti, temvec je njen
temeljni nacin obstoja, ki razlozi, zakaj ima vsaka izkusnja smisel in zakaj je

clovekovo dozivljanje Ze od vsega zacetka vpeto v svet (Zahavi, 2019).
6 Noesis in Noema

Husserl uvede razlikovanje med noesis in noema, da bi natancneje opisal intencionalno
strukturo zavesti. Pojem noesis tako oznacCuje sam akt zavesti — na primer gledanje,
spominjanje, zamisljanje ali pricakovanje. Noewa pa je vsebina tega akta, torej
predmet, ki se pojavi v zavesti. Primer: ko gledamo drevo, je noesis sam akt
zaznavanja (gledanje), noema pa je drevo, kot se mi prikazuje v zavesti: kot nekaj

zelenega, pokoncnega, ukoreninjenega v tleh.

Noesis in noema nista dva locena objekta, ampak sta dve plati iste intencionalne
strukture. S tem Hussetl nakazuje, da zavest ne gradi pomena iz subjektivnih podob,
temvec iz nelocljive povezanosti med aktom in vsebino. Predmet zavesti se ne pojavi
kot golo dejstvo, temvec¢ kot smiselno strukturiran pojav — kot drevo, glasba, miza.
To razlikovanje je bilo kasneje izjemnega pomena tudi pri razvoju hermenevtike in
tilozofije jezika, saj odpira vprasanje, kako pomen nastaja v odnosu med zavestjo in
svetom (Smith, 2013; Zahavi, 2019).

7 Husserlova fenomenologija zavesti

Osrednje izhodis¢e Husserlove teorije je, da zavest ni nekaj, kar bi bilo mozno
razloziti s pomocjo naravoslovnih zakonitosti ali psihologije, temvec¢ je treba zavest
analizirati kot nacin, kako se pojavi kazejo subjektu v njegovem dozivljanju.

Fenomenologija zato razume zavest kot prostor, kjer se oblikujejo pomeni, kjer se



230 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA

svet sploh lahko pojavi kot svet. To pomeni, da zavest ni le notranji mentalni proces,
temveC je dinamicna, intencionalna in ¢asovna struktura (Husserl, 1997; Zahavi,
2019).

Husserl zavesti ne razume kot »dvorane podob in vtisov«, ampak kot aktiven proces,
ki nenehno strukturira izkustvo. Tok zavesti se odvija v ¢asovni dimenziji, kjer se
prepletajo sedanje zaznave, spomini in pricakovanja. Zavest je tako vedno umescena
v hotizont pomenov, ki omogoca, da posamezen pojav razumemo kot nekaj
smiselnega, povezanega z naso preteklostjo in usmetjenega v prihodnost (Husserl,
1997). Hussetlova analiza zavesti kaze, da je hkrati individualna in intersubjektivna:!
ceprav se svet pojavlja posamezniku iz njegove lastne perspektive, je ze od zacetka
zaznamovan z moznostjo deljenja in razumevanja z drugimi. V tem smislu
fenomenologija zavesti ne ostaja ujeta v subjektivizem, temve¢ odpira pot k
razumevanju cloveka kot bitja, ki biva v svetu z drugimi. V tem delu bodo
predstavljeni stirje kljuéni elementi Hussetlove fenomenologije zavesti: (1) tok
zavesti in casovna zavest, (2) intencionalna analiza pomena, (3) Husserlova

intencionalnost zavesti in (4) poglobljen pregled pojmov noesis in noema.
8 Tok zavesti in Casovna zavest

Eden najpomembnejsih prispevkov Husserlove filozofije je analiza zavesti kot toka
(nem. Bewusstseinsstrom). Ce bi zavest bila le zaporedje trenutnih vtisov, bi bila
izku$nja razdrobljena, brez enotnosti in kontinuitete. Hussetl zato v VVorlesungen zur
Phéhonmenologie des inneren Zeitbewnsstseins (1928) pokaze, da zavest neprestano
vkljucuje preplet sedanjosti, preteklosti in prihodnosti. Pri tem razlikuje tri plasti

c¢asovne zavesti:

—  primarni vtis: neposredno dozivljanje trenutnega »zdaje;

— retencija: vsako zdajsnje dozivetje se ohrani kot ravnokar preteklo. Ob
poslusanju melodije trenutna nota ne izgine, temve¢ se odmeva kot retencijska
sled;

— protencija: zavest predvideva prihodnje — pricakujemo naslednjo noto melodije,

naslednji gib, naslednji zvok.

! Intersubjektivnost oznacuje deljeno razumevanje med dvema ali ve¢ osebami, kjer posamezniki medsebojno delijo
pomen, izkusnjo ali dojemanje necesa. Gre za skupni okvir, ki omogo¢a komunikacijo, razumevanje in usklajevanje
subjektivnih pogledov v skupnem kontekstu (Elsevier, n. d. a).



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 231

Primer melodije je klasi¢en: ¢e bi obstajali le trenutni vtisi, bi slisali le posamezne
zvoke, brez povezave med njimi. A ker zavest povezuje preteklo (retencija) in
pricakovano (protencija) z zdaj$njim vtisom, melodija nastopa kot smiselna celota.
To pa pomeni, da zavest ni zgolj pasivno belezenje, ampak aktivno ustvarja ¢asovno
strukturo izkustva. Cas ni zunanja dimenzija, v katero bi bili vtisi »postavljeni«,
temvec je notranja struktura zavesti same (Zahavi, 2019). Zato je za Husserla zavest
temeljna znacilnost vseh fenomenov, saj vsak pojav dozivljamo le v kontekstu tega
toka. Ta uvid je odlocilen za kasnejse mislece, zlasti Heideggetja, ki je pokazal, da je
clovesko bitje casovno strukturirano (Heidegger, 1927) ter Metleau-Pontyja, ki je

poudarjal telesno umescenost ¢asovnega izkustva (Merleau-Ponty, 1945).
9 Intencionalna analiza pomena

Drugi temeljni del Husserlove fenomenologije je, da je zavest zmeraj zavest o ne¢em.
Ta intencionalna usmerjenost pomeni, da zavest nikoli ni prazna, ampak je vedno
usmerjena k nekemu predmetu, ki pa je bodisi realen bodisi izmisljen oziroma
izmisljen. Husserl v Logitnih raziskavab razlikuje med izrazom in pomenom (Husserl,
1901). Izraz (nem. Ausdruck) je materialni znak — na primer beseda »drevo«. Pomen
(nem. Bedentung) pa je idealna vsebina, ki jo ta izraz nosi, ne glede na to, kdo ga
uporablja. Ko nekdo rece »drevo, se pomen ne izérpa v zvokih »d-r-e-v-o«, temvec
oznacuje idealno entiteto, ki jo razlicni govorci lahko prepoznajo. S tem staliS¢em
Husserl zavraca psihologizem, po katerem bi bil pomen zgolj individualna predstava
v zavesti. Ce bi bil pomen subjektiven, komunikacija sploh ne bi bila mogo¢a. Pomen
ima zato idealen znacaj, ki je intersubjektivno dostopen. Na primer: ¢e Student in
profesor izreceta besedo »drevok, ne dozivljata enake mentalne predstave, a oba
prepoznata isti pomen, ki presega subjektivho podobo. Zavest torej deluje tako, da
konstituira pomen v obliki intencionalnih vsebin. To kaze, da zavest ni le pasivno
ogledalo sveta, ampak prostor, kjer nastajajo in se ohranjajo pomeni, ki omogocajo
skupni svet izkusenj (Smith, 2013).

Husserlova analiza pomena pokaze tudi, da intencionalnost presega raven jezika in
sega v celotno polje dozivljanja. Pomeni niso le povezani z besedami, temve¢ tudi z
nacinom, kako se nam stvari kazejo v zaznavi. Ko gledamo predmet, ne zaznavamo
zgolj njegovih fizi¢nih lastnosti, temve¢ ga Ze razumemo kot nekaj — kot mizo,
knjigo, obraz. Hussetl s tem opozori, da pomen ni dodatek k zaznavi, ampak je njen

temeljni nacin razkritja, taksno razumevanje pa odpira moznost, da filozofija lahko



232 ANALIZA: FENOMENOLOGTJA

bolje razlozi, kako iz neposredne izkusnje izhaja bogastvo simbolnih in kulturnih

svetov, v katerih zivimo.
10 Husserlova intencionalnost zavesti

Husserlov pojem intencionalnosti zavesti je, kot smo ze =zapisali, temelj
fenomenoloske analize. Gre torej za trditev, da je vsaka zavest vedno zavest o neCem
(Hussetl, 1913/1982), tj. nikoli ni prazna ali nevtralna, temve¢ je nujno usmerjena
proti ne¢emu — bodisi realnemu predmetu, spominu, domisljijski podobi ali
abstraktnemu konceptu. To usmerjenost je Husserl prevzel od Franza Brentana, ki
je intencionalnost opisal kot »tisto lastnost dusevnih pojavov, da se nanasajo na neko
vsebino, predmet v sebi« (Brentano, 1874). Fenomenoloski pristop tako ne raziskuje
zgolj psiholo$kih procesov, ampak strukturo te usmerjenosti: kako se predmet
zavesti kaze, ne pa zakaj se pojavi (s ¢imer bi se ukvarjale naravoslovne znanosti).
Na primer: pri poslusanju glasbe zavest ni le pasivni sprejemnik zvokov, temvec je
intencionalno usmerjena k melodiji kot smiselni celoti. Zavest torej aktivno povezuje
razpréene vtise v enotno izkusnjo. Intencionalnost vkljucuje tudi vecplastnost
perspektiv: isti predmet se lahko pojavi v razlicnih oblikah zavesti. Knjiga je lahko
predmet neposredne zaznave, kasneje predmet spomina ali celo predmet domisljije.
V vseh primerih gre za isti »namenjeni« predmet, vendar se nacin njegove danosti

spreminja.

Fenomenologija s tem preseze lo¢nico med »notranjostjo« (subjektivnim
dozivetjem) in »zunanjostjo« (objektivnim svetom). Predmet ni preprosto nekaj, kar
obstaja samo zunaj, ampak vedno ze vstopa v polje zavesti skozi dolocen nacin
pojavljanja. V tem smislu intencionalnost omogoca, da zavest razumemo kot
dinamic¢no polje odnosa med subjektom in svetom, to pa postavi temelje Metleau-
Pontyjevi kasnejsi teoriji telesne zaznave. Iz sodobnega vidika lahko intencionalnost
razumemo tudi kot argument proti poskusom reduciranja zavesti na mozgansko
aktivnost. Nevroznanost lahko opiSe nevralne korelate poslusanja glasbe, toda
fenomenoloski opis opozarja, da je klju¢no vprasanje, £ako se ta glasba sploh pokaze
kot smiselna melodija v zavesti. Intencionalnost je tako most med fenomenoloskim

opisom in empiri¢nimi raziskavami zavesti. (Gallagher, 2013; Thompson, 2014)



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 233

1 Noesis in Noema — poglobljeno

V Husserlovi analizi intencionalnosti zavesti se pojavita pojma noesis in noema, ki
omogocata podrobnejse razlikovanje v strukturi zavestnega dejanja (Hussetl, 1997).
Noesis oznacuje sam akt zavesti — nacin, kako subjekt nekaj dozivlja. To je lahko
zaznavanje, spominjanje, domisljija, dvom, Zelja ali pricakovanje in gre za vidik
intencionalnega dejanja, ki se nanasa na dejavnost zavesti. Noema pa predstavlja
intencionalno vsebino — tisto, kar se kaze v zavesti kot pomen. To je predmet, kot
je dan v zavesti, skupaj z nacinom svoje pojavnosti. Razliko med pojmoma lahko
ponazorimo s primerom: ko gledamo drevo skozi okno, je noesis sam akt zaznavanja
— gledanje, opazovanje, vizualna usmerjenost, medtem ko je noema drevo, kot se kaze
— morebiti veliko, z zelenimi listi, delno zakrito z okenskim okvirjem. Drevo v sebi
(kot naravni objekt) ni povsem identi¢no s tem, kar dozivimo v nasi zavesti — tukaj
se namre¢ pojavi fenomen, ki je strukturiran skozi perspektivo, kot jo omogoca

konkretni polozaj subjekta.

S tem razlikovanjem Husserl omogoc¢i natanénejso analizo: zavest ni nikoli samo tok
»notranjih« procesov, niti ne more biti zgolj registracija zunanjih predmetov, ampak
je vedno so-strukturirana z aktom (noesis) in vsebino (noema). Tukaj je treba
poudariti, da noema ni nekaksna mentalna slika, locena od realnega sveta, temvec
nacin, kako se predmet izkustveno daje zavesti. Ta konceptualni aparat je kljucen za
razpravo v sodobni filozofiji duha. Ko na primer obravnavamo vprasanje
subjektivnih dozivljanj (kot je na primer »rdecina rdece«), Husserlu ne gre toliko za
to, £aj je rdeca barva kot notranja izkusnja, ampak za to, £ako se rdeca kot noema
pojavi v zavesti skozi akt zaznavanja. Merleau-Ponty je kasneje poudaril, da noesis
in noema nista lo¢ena sloja, temvec¢ se vedno srecujeta v telesni zaznavi. Ob telesnem
dozivljanju, kot je dotik ali gib, ni mogoce lo¢iti akta od pomena — zaznavano dejanje

in zaznavni predmet sta vpeta v isto polje izkustva (Metleau-Ponty, 2000).

To nakazuje, da Husserlovo razlikovanje med tema pojmoma deluje kot analiticno
orodje, vendar pa fenomenologija v svojem razvoju nakazuje bolj prepleteno
razumevanje zavesti. Na tej tocki se odpira prostor za refleksijo: Husserlova analiza
razlike med noesis in noema pokaze, da predmeti, kot se pojavijo v zavesti, niso
zgolj wsubjektivne projekcije«, ampak so strukturirane pojavnosti, ki imajo
univerzalno veljavne znacilnosti. To pa pomeni, da fenomenologija ponuja srednjo

pot med subjektivizmom in objektivizmom: svet se ne daje niti kot golo dejstvo niti



234 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA

kot poljubna subjektivna interpretacija, ampak kot fenomen, ki ga je mogoce

opisovati in analizirati s skupno metodo (Gallagher, 2005).
12 Metleau-Ponty in fenomenologija zaznave

Tako imenovano fenomenolosko tradicijo, ki jo je zasnoval Hussetl, je nadaljeval
Maurice Merleau-Ponty. Njegovo glavno delo, Fenomenologija zaznave (1945),
predstavlja enega najpomembnejsih poskusov premika fenomenoloskega projekta
onkraj zgolj zavesti in utemeljitve tega v telesni izkudnji cloveka. Ceprav Husserl Ze
nakazuje pomen telesnosti, je pri Merleau-Pontyju telo postavljeno v sredisce
fenomenoloske analize kot osnovno sredstvo dostopa do sveta. Osrednje vprasanje,
ki ga s svojo teorijo odpira Merleau-Ponty, je: kako zaznavamo svet, ne kot skupek
tizicnih drazljajev ali mentalnih reprezentacij, temvec kot celoviti prostor bivanja, v
katerega smo ze od samega zacetka telesno umesceni? To pomeni, da je zavest ze
utelesena in da se fenomenoloska analiza ne more omejiti le na »Cisto zavest« ampak

mora vkljuciti e telesno dimenzijo ¢loveka (Merleau-Ponty, 2000).

Merleau-Ponty uvede razlikovanje med telesom kot objektom — kakor ga preucuje
naravoslovije — in »zivim telesom« (fra. /e corps propre), ki ga vsakdo izkusi kot nacin
svojega bivanja v svetu. Zivo telo ni nekaj, kar bi dojemali kot predmet, temveé
nekaj, kar smo: sredis¢e orientacije, gibanja in dojemanja sveta. Zaznava je zato po
Merleau-Pontyu »pred« razmisljanjem: ni rezultat intelektualne obdelave podatkov,
temve¢ nacin, kako se svet neposredno daje telesnemu subjektu. Tako Merleau-
Ponty ne razume fenomenologije kot introspektivno raziskovanje notranjih stanj,
temvec kot analizo Zivete izkusnje, v kateri se razkrije nelocljiva prepletenost telesa,
zavestl in sveta (Merleau-Ponty, 2006). V tem smislu njegova fenomenologija
zaznave odpira novo pot za razmisljanje o zavesti: ne kot o izoliranem »jazu, ampak
kot o uteleSeni odprtosti, ki se ves ¢as vzpostavlja v odnosu do okolja in drugih

subjektov.

V tem delu bodo obravnavane tri osrednje teme Merleau-Pontyjeve fenomenologije:
(1) kritika kartezijanskega dualizma, (2) telo kot subjekt zaznave in (3) zaznava kot

temelj zavesti.



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 235

13 Kritika kartezijanskega dualizma

Eden klju¢nih izzivov, s katerim se Merleau-Ponty v svojem delu Fenomenologija
gagnave srecuje, je razgradnja kartezijanskega dualizma? uma in telesa, ki je stoletja
predstavljal prevladujoci filozofski okvir zahodne misli. Descartes je vzpostavil jasno
lo¢nico med res cogitans (stvar, ki misli) in res extensa (stvar, ki se razteza), pri cemer je
zavest razumel kot povsem nematerialno substanco, loceno od fizi¢nega sveta. Ta
razcep je omogocdil vzpon moderne znanosti in mehanicisticne razlage telesa kot
stroja, vendar je hkrati vodil v trajne probleme razlage odnosa med umom in telesom
(t. 1. » problem interakcije«) (Zahavi, 2019). Metleau-Ponty to delitev kritizira in skusa
pokazati, da je temeljna napaka kartezijanskega modela prav v tem, da telo reducira
na objekt, hkrati pa zavest razume kot samostojno substanco, ki naj bi delovala
neodvisno od telesne umescenosti. Merleau-Ponty zagovarja namrec, da ne moremo
obravnavati zavesti brez telesa, saj je vsako dojemanje sveta ze vedno telesno
postredovano (Gallagher, 2013).

Merleau-Ponty ne zavraca zgolj pojma telesa kot »stvari, temvec uvaja razlikovanje
med telesom (telo kot objekt fizioloskih raziskav) in Fiwetim telesom (Ziveto telo;
Merleau-Ponty, 2006). Ziveto telo v tem pomenu predstavlja subjektivno
perspektivo, iz katere se svet sploh razkriva. To pomeni, da telo ni pasivni nosilec
zavestl, temve¢ primarni nacin nasega bivanja v svetu. Ko se premikamo, zaznavamo
ali segamo po predmetih, ne izhajamo iz dualisticne sheme, kjer zavest ukazuje telesu
— temvec v izhodis¢u delujemo kot telesno-zavestna celota (Gallagher, 2013; Zahavi
2019). S tem Merleau-Ponty presega reduktivni naturalizem, ki zaznavo pojasnjuje
zgolj z nevroloskimi procesi, prav tako kot tudi presega transcendentalni idealizem,
ki svet razume zgolj kot korelat zavesti. Po Merleau-Pontyju se svet kaze kot prostor,
v katerem smo Ze od zacetka umesceni s svojim zivetim telesom, ne kot objekt zunaj
nas. (Merleau-Ponty, 2006)

Druga plat kartezijanskega dualizma je mentalizem — prepricanje, da se svet oblikuje
znotraj zavesti kot niz reprezentacij. Merleau-Ponty zavraca tudi to, ker ne ustreza
nadi vsakdanji izku$nji: sveta ne dozivljamo kot notranjo sliko, temve¢ kot

neposredno navzocnost (Metleau-Ponty, 2006). Ko stopimo na ulico, ne dojemamo

2 Kartezijanski dualizem je filozofski koncept, ki ga je utemeljil René Descartes. Nanasa se na lo¢itev duha in telesa
kot dveh razli¢nih substanc: (1) telo — fizi¢no, prostorsko raztegljivo in podvrzeno naravnim zakonitostim in (2)
duh (misel, zavest) — nematerialen, neprostorski in neodvisen od telesnih procesov. Glavna ideja je, da telo in duh
delujeta loceno, ¢eprav vplivata drug na drugega (npr. misli lahko sprozijo telesne reakcije in obratno).



236 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA

vizualnih vtisov, ki bi jih morali mentalno organizirati v predstavo o hisi, avtomobilu,
ljudeh itd. — ti se pokazejo kot smiselni Ze od samega zacetka, saj so umesceni v
mrezo nasih telesnih zmoznosti, pricakovanj in dejanj. Tako Merleau-Ponty pokaze,
da se zavest in telo ne nahajata v locenih sferah, temve¢ tvorita nelocljivo enoto.
Telo je hkrati subjekt in objekt, narava in zavest, pasivno in aktivno (Gallagher,
2013).

Metleau-Pontyjeva kritika kartezijanskega dualizma ni le filozofska, temvec ima vpliv
tudi na sodobne znanstvene in interdisciplinarne razprave’. Koncept utelesene
zavestl se danes povezuje z raziskavami v kognitivni znanosti in nevroznanosti, ki
zavracajo idejo mozganov kot izoliranega procesorja informacij. Avtotji, kot sta
Zahavi in Gallagher, nadaljujejo Merleau-Pontyjevo misel in razvijajo modele, po
katerih so spoznavni procesi nelocljivo vezani na telesno umescenost in interakcijo
z okoljem. S tem Merleau-Pontyjeva teorija ne pomeni zgolj kritike preteklih, temvec
ponuja temelj za preseganje dualisti¢nih razlag zavesti v sodobni filozofiji duha.
Njegova teorija nakazuje na to, da je zavest vselej »odprta do sveta« in da to odprtost
omogoca prav ziveto telo, ki je onkraj delitve na materialno in mentalno (Metleau-
Ponty, 20006).

14 Telo kot subjekt zaznave

Merleau-Ponty zavrne razumevanje telesa kot zgolj fizicnega objekta, ki ga lahko
analiziramo v okviru naravoslovnih znanosti. Ce bi namre¢ telo obravnavali kot sam
organizem ali kot skupek bioloskih procesov, bi spregledali njegovo kljucno
fenomenolosko dimenzijo. Telo po Merleau-Pontyju tako ni le predmet med drugimi
predmeti, temvec je ziveto telo, ki nas vpenja v svet in nam omogoca, da ga sploh
dozivljamo (Metleau-Ponty, 2006). Ziveto telo je torej primarni subjekt zaznave in
obenem pogoj za vsako obliko zavesti in izkustva. Kot ze omenjeno, je kartezijanska
misel telo dojemala kot orodje, ki ga razum uporablja, kar pomeni, da je bila med
njima postavljena jasna lo¢nica. Merleau-Ponty pa pokaze, da taksno locevanje ni
popolnoma ustrezno: zaznava namre¢ ni proces, kjer bi svet preprosto vstopil v
notranje »gledali$c¢e zavesti« — zaznavanje je vedno ze telesno udejanjeno, saj se svet
daje skozi nase gibanje, drzo, cutenje. Telo ni samo posrednik, temve¢ je prostor,

kjer se svet pokaze in kjer zavest dobi svojo konkretnost (Zahavi, 2003).

3 Interdisciplinarni dialog pomeni povezovanje in sodelovanje med razli¢nimi strokovnimi podro¢ji pri raziskovanju
ali resevanju problemov. Namen je zdruziti znanja, metode in perspektive razli¢nih disciplin, za dosego celovitejsega
razumevanja ali u¢inkovitejsih resitev kompleksnih vprasanj.



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 237

Za razumevanje tega vidika je kljucen pojem telesne sheme (fra. schéma corporelle). Gre
za predrefleksivno zavedanje telesa, ki omogoca, da se gibljemo in zaznavamo svet
brez stalne zavestne refleksije. Ko posezemo po nekem predmetu, ne rac¢unamo
razdalje, ki jo bomo z roko naredili, temvec se zanasamo na tiho »védenje« telesa, ki
ze zna vzpostaviti stik z okoljem. Ta telesna orientacija razkriva, da ima telo svojo
lastno inteligenco, ki je ni mogoce reducirati zgolj na mehanisticne procese, temvec
izhaja iz nacina, kako smo Ze od zacetka vpeti v svet (Gallagher, 2013). Pojav
fantomske okoncine $e dodatno pottjuje, da telo kot subjekt zaznave ni zgolj fizicna
resnicnost. Amputirani posamezniki pogosto dozivljajo, da je izgubljeni ud $e vedno
prisoten v njihovi telesni shemi — ceprav fizi¢nega uda ni vec, ostaja njegova
»prisotnost« v nacinu, kako posameznik dozivlja svoje telo in prostor okoli sebe
(Metleau-Ponty, 2000).

Merleau-Ponty zato poudatja, da je telo nas temeljni nacin bivanja v svetu. Zavest se
ne more utemeljiti kot nekaj popolnoma notranjega ter lo¢enega od sveta, ampak je
ze od zacetka telesno umescena. Vsako zaznavanje, vsak gib in vsako dejanje izhaja
iz tega, da telo tvori horizont, v katerem se svet pokaze kot smiseln. Telo je hkrati
del sveta in subjekt v svetu: naravni organizem in obenem subjekt zaznavanja. V tej
paradoksalni dvojnosti se kaze njegova posebnost — kot nase »splosno orodje za
razumevanje svetag, ki ga nikoli ne moremo preprosto odloziti ali izlo¢iti iz izkusnje
(Metleau-Ponty, 2000).

15 Zaznava kot temelj zavesti

Merleau-Pontyjeva fenomenologija postavlja zaznavo oziroma percepcijo v samo
sredisce pri analizi zavesti. Husserl je trdil, da je zavest vedno intencionalna —
usmerjena k necemu, Merleau-Ponty pa je razsiril to teorijo in trdil, da je zaznava
primarni nacin, kako je zavest sploh vpeta v svet. Zavest ni brezcasna notranja sfera,
ki bi pridobivala podatke iz zunanjosti, temvec¢ je od zacetka oblikovana z zaznavnim
in telesnim stikom s svetom (Merleau-Ponty, 20006). Zaznava oz. percepcija je po
Merleau-Pontyju temelj vseh oblik misljenja, refleksije in znanstvenega spoznanja.
Pred vsakim konceptualnim ali teoretskim delovanjem obstaja zaznavno polje, v
katerem se ze konstituira smiselnost sveta. Ko nekaj zaznamo, to ni zgolj tok
senzori¢nih podatkov, temve¢ se nam svet vedno daje kot strukturirana celota in
tako ni produkt mentalne rekonstrukcije, ampak Ze sama po sebi vzpostavlja
koherentno izkustvo (Metleau-Ponty, 2000).



238 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA

Bistvena znacilnost zaznave je njena perspektivnost. Namre¢: zaznani predmet se
nikoli ne daje v popolnosti, temve¢ vedno v doloceni delni danosti, znotraj neke
situacije, ki jo doloca telesna umescenost subjekta. Na primer: ko opazujemo hiso,
nikoli ne vidimo vseh njenih strani hkrati, a jo kljub temu dojemamo kot celoto. To
kaze, da percepcija deluje skozi implicitno povezovanje fragmentov — posamezni del
pridobijo pomen $ele v okviru SirSe izkusnje. Merleau-Ponty taksno »horizontno
strukturiranost sveta« razume kot ontolosko lastnost zaznave: vsaka zaznava
vkljucuje moznosti za nove mozne perspektive (Merleau-Ponty, 2006). Prav tako je
treba poudariti, da je zaznavanje telesno ukoreninjeno. Subjekt sveta ne zaznava kot
nevtralni opazovalec, ampak kot bitje, ki je umesceno v prostor in ¢as. Nasa telesa
doloc¢ajo nas pogled, gibanje in nase interakcije s stvarmi. Ko gledamo stol, ga ne
dozivimo kot nevtralen predmet, temvec kot nekaj, kar lahko uporabimo za sedenje,
ga premaknemo, se mu izognemo itd. Zaznavanje je tako prezeto s pomenom, ki

izvira iz naSega prakticnega odnosa do sveta (Gallagher, 2013).

Zaznava torej ni zgolj pasivno zrcaljenje zunanjega sveta, ampak aktiven nacin biti-
v-svetu. Merleau-Ponty s tem presega reduktivne razlage zaznave — tako tiste, ki jo
vidijo kot skupek drazljajev, kot tiste, ki jo razumejo kot mentalno reprezentacijo.
Zaznava je vedno ze polno doziveta izkusnja, ki vzpostavlja enotnost zavesti in sveta.
Prav tako pa je zaznava tudi intersubjektivna. Sveta ne zaznavamo samo kot
posamezniki, temve¢ tudi kot del skupnega sveta, v katerem so navzoci drugi. Ko
sre¢amo drugo osebo, je ne zaznamo kot skupek fizi¢nih lastnosti, ampak kot
subjekt, katerega pogled in dejanja so usmerjena v isti svet kot nasa. To pomeni, da
je Ze primarna zaznava prezeta z intersubjektivno dimenzijo, ki je nujna za

razumevanje zavesti (Zahavi, 2003).

Merleu-Ponty tako percepcijo razume kot ontoloski temelj zavesti. Zavest ni
notranja »dvorana podob«, ampak nacin, kako se telo kot subjekt umesca v svet. S
tem njegova fenomenologija ponuja radikalno alternativo dualisticnim in
objektivisticnim razlagam zavesti ter ponuja moznost sodobnim pristopom, da

gradijo na tej teoriji.
16 Problematika taksnosti in sodobne razprave o zavesti
Temelji, ki sta jih ustvarila Husserl in Merleu-Ponty na podrocju fenomenologije,

odpirajo nadaljnje razprave. V sodobnih filozofskih in znanstvenih razpravah o

zavestl je eno osrednjih vprasanj vprasanje taksnosti — subjektivnih obcutij ali »kako-



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 239

je-biti« izkustev, ki se zdijo nerazlozljiva v objektivnih znanstvenih opisih (Tye,
2025).

Taksnosti predstavljajo poseben izziv, ker nas postavijo pred mejo med subjektivnim
dozivljanjem in znanstveno razlago. Ceprav znanost uspesno opisuje Zivéne procese
in mozganske korelate zavesti, ostaja odprto vprasanje, zakaj in kako ti procesi
spremljajo izkustva, kot so bolecina, barve ali okusi. Filozofi, kot je Thomas Nagel
(1974), so poudarjali, da nobena koli¢ina ali vrsta objektivnega znanja ne more v
celoti razloziti, kako je biti v doloCenem stanju zavesti. Prav ta razkorak je tocka
srecanja fenomenologije in sodobnih znanstvenih pristopov: fenomenologija ponuja
natancen opis tega, kako se nam svet kaze v prvi osebi, medtem ko znanost poskusa

razloziti mehanizme, ki ta dozivetja spremljajo.

V tem delu bodo obravnavane tri teme: (1) pojem taksnost in subjektivna dimenzija

izkustva, (2) fenomenoloska perspektiva in (3) sodobni pristopi k fenomenologiji.
17 Pojem taksnost in subjektivna dimenzija izkustva

Pojem taksnost oznacuje tiste vidike zavestnega dozivljanja, ki so vezani na
prvoosebno perspektivo in jih ni mogoce deliti od nje. Tukaj gre za neposredno
zaznana obcutja, kot so rdecina rdecega, bolec¢ina ob vbodu ali okus cokolade.
Filozofi, ki preucujejo filozofijo duha, pogosto poudarjajo, da se ti vidiki »izmikajo
objektivnim znanstvenim razlagam, saj jih ni mogoce v celoti reducirati na fizicne
procese. Vprasanje taks$nosti je tesno povezano s t. i. »tezkim problemom zavesti«,
ki ga je populariziral David Chalmers (1996): Kako se lahko iz materialnih procesov
v mozganih sprozijo subjektivna dozivetja? Husserlova analiza intencionalnosti
pokaze, da zavest ni zgolj zbirka notranjih obcutij, temvec¢ je vedno usmerjena k
svetu (Husserl, 2006). Taksnosti zato niso »dodatek« k objektivhemu svetu, ampak
nacin, kako se svet v prvi osebi razkriva subjektu. Merleau-Ponty dodaja, da so
tovrstna obcutja ze takoj telesno umescena: bolecina ni abstraktno stanje, ampak je
bolecina v roki; pogled na rdeco ni nevtralna zaznava, ampak rdeca, kot se kaze o¢esu

— umescenemu v konkretno situacijo. (Metleau-Ponty, 2000)



240 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA

Thomas Nagel (1974) je opozatjal, da je subjektivna dimenzija izkustva
nepremostljiva za objektivno znanost. Njegov primer netopitja, ki dozivlja svet skozi
cholokacijo,* pokaze, da sicer lahko razumemo delovanje sonarnih mehanizmov z
vidika znanosti (objektivno védenje),> vendar nikoli ne bomo vedeli, kako je biti
netopir (subjektivno védenje oz. izkustvo). Ta misel potrjuje pomen fenomenologije:
taksnosti niso nepotrebni dodatki, temve¢ razkrivajo bistvo tega, kar pomeni imeti

izkusnjo.

Fenomenoloska analiza pokaze, da tak$nosti niso izolirani »dusevni atomi«, temvec
nacini pojavljanja sveta v zavesti. Cutiti toploto ni zgolj notranje stanje, ampak nacin,
kako se dolocen predmet (v tem primeru naprimer sonce) razkriva skozi telesno
obcutje. To pomeni, da vprasanje taksnosti ne odpira samo problema v znanstvenih

razlagah, temvec ponuja priloznost za ponoven razmislek o samem konceptu zavesti.
18 Fenomenoloska perspektiva

V sodobnih razpravah o tak$nostih se pogosto pojavljata dve skrajnosti:
subjektivizem, ki poudatja, da so prvoosebne izkusnje nepremostljive, in
objektivizem, ki jih skusa razlagati zgolj z naravoslovnimi dejstvi. Fenomenologija
odpira tretjo — vmesno pot. Husserl trdi, da predmeti zavesti niso zgolj notranje
projekcije, temve¢ so strukturirane pojavnosti, ki jih je mogoce opisati z metodo
fenomenoloske redukcije (Husserl, 1997). Tako subjektivna izkusnja pridobi
filozofsko veljavnost, ne da bi bila reducirana na individualno psihologijo. Metleau-
Pontyjeva analiza zaznave kot telesnega udejanjena pa dodatno razkriva, da se
izkustvo vedno oblikuje pri interakeiji subjekta s svetom. To pomeni, da taksnosti
niso nepopisno notranje entitete, temve¢ nacini, kako se svet konkretno pokaze v

polju utelesenega bivanja (Metleau-Ponty, 2000).

4 Eholokacija je nacin zaznavanja okolja s pomo&jo odboja zvoka. Zival (npt. netopir ali delfin) odda kratek zvok ali
ultrazvocni klik, nato pa s sluhom zazna, kako se ta zvok odbije od predmetov v okolici. Na podlagi povratnega
odboja in spremembe v tonu lahko doloé¢i razdaljo, obliko in gibanje objekta. To ji omogoca orientacijo in lov tudi
v popolni temi ali motni vodi (Britannica Editors, 2024)

5 Sonarni mehanizmi so bioloski ali tehni¢ni procesi, ki delujejo na podoben nadin kot sonat: uporabljajo oddajanje
in zaznavanje zvoka, da bi odkrili polozaj, razdaljo in obliko predmetov v okolici. Zivali, kot so netopirji ali delfini,
imajo posebne organe za oddajanje ultrazvocnih signalov in obcutljive slusne strukture za zaznavo odbojev. V
tehnologiji pa sonar (angl. Sound Navigation and Ranging) temelji na istih principih: naprava odda zvocni signal pod
vodo in izmeri ¢as ter znacilnosti odboja, da dolodi, kje so predmeti, na primer ribe, ladje ali morsko dno (Elsevier,
n.d. b).



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 241

Zahavi (2019) poudarja, da fenomenoloski pristop razkriva intersubjektivne
strukture izkustva — subjektivno ni zgolj individualno, temve¢ vedno ze vkljucuje
moznost deljenja in razumevanja z drugimi. To odpira moznost, da tak§nosti ne
razumemo kot izolirane entitete, ampak kot smiselne pojavnosti, ki se vzpostavljajo
v skupnem svetu. Kadar na primer dva posameznika gledata son¢ni zahod, njuni
izku$nji nista popolnoma enaki, a si vseeno delita horizont pomena, ki omogoca
skupno izkusnjo in razumevanje. Podobno velja za umetniska dozivetja — ob
poslusanju simfonije je vsak posluh edinstven, a hkrati temelji na skupni strukturi

dozivljanja, ki omogoca intersubjektivno komunikacijo.

Fenomenoloski pogled tako omogoca preseganje tradicionalne razprave med
»prvoosebnim« in »tretjeosebnim« pristopom. Taksnosti tako niso zgolj subjektivni
obcutki brez stika z materialno realnostjo, niti zgolj objektivni nevroloski pojavi,

ampak so specifi¢ni nacini, kako se svet daje v izkusnji, ki je hkrati osebna in deljiva.
19 Sodobni pristopi: uteleSena kognicija, enaktivizem in nevroznanost

Sodobni razvoj kognitivne znanosti in nevroznanosti se v marsicem priblizuje
vprasanjem, ki so se v sklopu fenomenologije odpirala ze v zacetku 20. stoletja.
Avtorji, kot so Verela, Thompson in Gallagher, zagovarjajo tezo, da so spoznavni
procesi nelocljivo uteleseni in situirani. To pomeni, da zavest ni zgolj produkt
mozganskih procesov, temvec se oblikuje skozi dinami¢no interakcijo telesa, uma in

okolja.

Enaktivisticni pristop $e posebej poudatja, da zaznava ni pasivho sprejemanje
drazljajev, temve¢ aktivno oblikovanje sveta skozi dejavnost telesa (Varela, 2017).
Tak pristop je v marsicem podoben Merleau-Pontyjevemu pojmovanju zaznave kot
telesnega udejanjanja in usmerjanja. Enaktivizem poudatja, da ziv organizem vedno
sooblikuje svet, ki ga zaznava — zaznava tako ni enosmerna, temve¢ vzajemna, saj
subjekt in svet tvorita nelocljivo enoto. V delu Utelesen: um (2017) Varela, Thompson
in Rosch zdruzujejo fenomenolosko analizo in kognitivno znanost v model
enaktivne zavesti, kjer je spoznanje razumljeno kot neprekinjeno prepletanje
zaznavanja in delovanja. Poudarek je na tem, da kognicija ni proces, ki bi potekal
izolirano v mozganih, ampak se oblikuje v kroznem odnosu med subjektom in
svetom. To pomeni, da je razumevanje zavesti nujno povezano z razumevanjem

telesne umescenosti in interakcije z okoljem.



242 ANALIZA: FENOMENOLOGTJA

Thomson v svojem delu Walking, Dreaming, Being (2014) razvija misel o zavesti kot
procesu, ki se razpenja od budnega stanja do sanjanja in meditativnih izkustev. Vsi
ti nacini izkustva so bistveno povezani z nac¢inom, kako telo in mozgani sodelujejo
z okoljem. Thomson tako povezuje fenomenoloski opis zavesti s sodobnimi
raziskavami v nevroznanosti, pri ¢emer pokaze, da lahko razli¢na stanja zavesti

razumemo kontinuum, ki ima skupno osnovo v telesni umescenosti.

Gallagher v delu How the Body Shapes the Mind (2013) poudari pomen telesne sheme
in telesne podobe za oblikovanje zavesti. Njegova analiza kaze, da so kognitivni
procesi nelocljivo povezani z nacinom, kako se posameznik utelesa v svetu. To pa
navsezadnje potrjuje Merleau-Pontyjevo tezo, da telo ni le objekt, temve¢ primarni

subjekt zaznave.

Nevroznanost v zadnjih desetletjth ponuja vse bolj dodelane modele povezanosti
med mozganskimi procesi in zavestjo, vendar pa sama po sebi ne razresi vprasanja
taksnosti. Fenomenologija lahko tukaj deluje kot dopolnilo: omogoca natancen opis
subjektivne izkusnje, ki ga lahko nato nevroznanstvene raziskave postavijo v dialog
z empiri¢nimi podatki (Gallagher, 2013). Tak pristop je posebnega pomena, saj
presega reduktivne razlage in hkrati ohranja spoznanje, da je zavest predvsem nacin,

kako se svet kaze posamezniku.

Vendar pa se nekateri filozofi vseeno sprasujejo, ali so fenomenoloski opisi res
neposredno uporabni kot dopolnilo empiri¢ni znanosti ali pa gre za dva nacina
opisovanja istega pojava, ki ju ni mogoce v celoti zdruziti. Nekateri kognitivni
znanstveniki menijo, da fenomenoloski opisi ne prispevajo dovolj k razlagi, ker ne
oblikujejo  preverljivih  hipotez (Dennett, 1991). Medtem pa drugi, zlasti
fenomenologi in zagovorniki enaktivizma, trdijo, da je prav v tem njihova moc¢ —

omogocajo razumevanje subjektivne razseznosti, ki je znanost ne more ujeti.

Fenomenologija s tem odpira moznost globljega razumevanja taksnosti, saj pokaze,
da so ta obcutja hkrati individualna in univerzalna, telesno umescena in
intersubjektivno deljiva. Problem taks$nosti tako ni zgolj uganka, ki je znanost ne
zmore razreSiti, ampak priloznost za ponoven razmislek o tem, kaj pomeni imeti
zavest — kot nacin biti v svetu, ki je vedno telesen, usmerjen in odprt do drugih.
Obenem pa obstajajo odprta vprasanja: ali bo prihodnjim raziskavam uspelo

povezati fenomenoloski opis in znanstveno razlago v enotno sliko o zavesti, ali pa



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 243

bo problem taksnosti ostal trajni opomnik na omejitve nasega razumevanja tega

temeljnega pojavar
20 Zakljucek

Ceprav se danes veliko govori o napredku nevroznanosti in umetne inteligence, ki
naj bi neko¢ pojasnila, kaj je zavest, se zdi, da ostaja nekaj, kar se izmika popolnemu
razumevanju. Na tej tocki fenomenologija ponuja dragoceno izhodis¢e: ne zato, ker
bi dala konéne odgovore, temvec ker nas uci, kako pomembno je, da se k izkusnji
zavestl vracamo brez predsodkov in jo skusamo opisati taksno, kot se nam kaze.
Fenomenologija namre¢ ne skusa razloziti zavesti na enak nacin kot naravoslovne
vede, temve¢ jo skusa opisati v njenem bistvenem vidiku: kot nacin, kako se svet

kaze subjektu v prvi osebi.

V prvem delu je bilo pokazano, da fenomenologija kot metoda pomeni odmik od
reduktivnih razlag. Geslo »nazaj k stvarem samim« ni poziv k empirizmu, temve¢ k
poglobljenemu opisu, kako se pojavi kazejo zavesti. S pomocjo fenomenoloske
redukcije Husserl razvije moznost raziskave, ki se ne ujame v zanke naturalizma in
psihologizma. Klju¢ni pojem intencionalnosti, ki ga prevzame od Brentana, razlaga
zavest kot zmeraj usmerjeno proti svetu, kot relacijsko in smiselno strukturo. Ti
metodoloski temelji ustvarijo prostor, v katerem lahko zavest analiziramo brez

vnaprejs$nje predpostavke, da jo je treba razloziti zgolj z vzroki ali mehanizmi.

V nadaljevanju je bilo obravnavano, kako Husserl to metodo uporablja pri analizi
zavesti. Njegova raziskava toka zavesti in casovne zavesti pokaze, da zavest ni
skupek trenutkov, temve¢ dinamicno polje, kjer se sedanjost, preteklost in
prihodnost ves ¢as prepletajo. Intencionalna analiza pomena razkriva, da pomen ni
zgolj subjektivna predstava, temvec idealna in intersubjektivna struktura, ki omogoca
komunikacijo in skupni svet. Koncept horizontov zaznave in razmislek o
interusubjektivnosti pa dodata razseznost, ki zavest umesca v $irsi prostor skupnega
dozivljanja. Husserlova fenomenologija tako ni introspektivno umikanje vase,
temve¢ raziskovanje pogojev, pod katerimi se svet sploh lahko pojavi kot smiseln in

deljen.

Merleau-Ponty je ta izhodisca razsiril s postavitvijo telesa v sredi$¢e fenomenoloske
analize. Njegova kritika kartezijanskega dualizma in poudarek na »zivem telesu« sta

pokazala, da zavest ni »oddaljeni opazovalec«, ampak je ze od vsega zacetka utelesena



244 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA

odprtost do sveta. Zaznava ni zbor podatkov, ki jih $ele potem obdela um, temvec
primarni nacin, kako smo v svetu. Ta obrat k telesnosti pomeni pomemben
prispevek k sodobnim razpravam, saj odpira pot razumevanju zavesti kot
prepletenosti telesa, sveta in drugih subjektov. V tem smislu Merleau-Ponty ni le
nadaljevalec Husserla, temvec¢ tudi inovator, ki je fenomenologijo usmeril proti

problemom, ki so se danes v srediscu filozofije in kognitivnih znanosti.

Zadnji del c¢lanka se osredotoca na problem taks$nosti in na vprasanje, kako
fenomenologija vstopa v dialog s sodobnimi pristopi. Taks$nosti so kot subjektivna
kvalitativna izkustva (»kako-je-biti«) pokazale na razpoko med tretjeosebnimi
znanstvenimi opisi in prvoosebnim dozivljanjem. Fenomenologija tukaj ponuja
pomemben prispevek, saj tak$nosti ne obravnava kot izolirane notranje entitete,
temve¢ kot nacine, kako se svet razkriva uteleSenemu subjektu. To omogoca
preseganje zastoja med subjektivizmom in objektivizmom: subjektivna izkus$nja ni
popolnoma nedostopna drugim, prav tako pa je ni mogoce v celoti ujeti v objektivni

jezik nevroznanosti.

Clanek pokaZe, da dokonénega odgovora na vprasanje zavesti ni. A prav to je njena
mo¢: zavest je pojav, ki se izmika zaprtim definicijam in ki nas zmeraj znova vabi k
ponovnim razmislekom. Fenomenoloski pristop je dragocen predvsem zato, ker
izkustvo »ostaja« zvesti in ne skusa prehitro zapreti vprasanj. Namesto da bi ponudila
enotno teorijo zavesti, fenomenologija ustvatja prostor, kjer lahko razli¢ni vidiki —
subjektivni, telesni, intersubjektivni in znanstveni — vstopijo v dialog. To je Se
posebej pomembno v sodobnem ¢asu, ko tehnologija in znanstveni dosezki pogosto

tezijo k redukciji kompleksnih pojavov na enodimenzionalne razlage.

Fenomenologija s svojim poudarkom na dozivljanju opozarja, da zavest ni zgolj
predmet raziskave, ampak temelj nasega bivanja v svetu. Vprasanje zavesti je zato
vedno tudi vprasanje o tem, kdo smo, kako smo vpeti v svet in kako ga soustvarjamo
z drugimi. Ceprav ¢lanek ni ponudil dokonénih resitev, je bil cilj pokazati, da
fenomenoloska analiza ni le zgodovinski prispevek, ampak Ziv in aktualen nacin
misljenja, ki nas uci, da vsako razumevanje zavesti zahteva spostovanje subjektivne
dimenzije izkustva. Prav v tem je njen najvedji prispevek k sodobni filozofiji duha in
k interdisciplinarnim razpravam, ki e vedno isc¢ejo poti k razumevanju enega najbolj

skrivnostnih vidikov ¢loveskega zivljenja.



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevrognanosti) 245

Viri in literatura

Britannica Editors. (2024, 11. julij). Ecbolocation. Encyclopedia Britannica.
https:/ /www.btitannica.com/science/echolocation

Britannica Editors. (2025, 15. december). Mind-body dualism. Encyclopedia Britannica.
https:/ /www.btitannica.com/topic/mind-body-dualism

Dennett, D. C. (1991). Conscionsness Explained, Little, Brown and Company.

Elsevier. (n. d. a). Intersubjectivity. ScienceDirect. Pridobljeno 28. 8. 2025 iz
https:/ /www.sciencedirect.com/topics/social-sciences/intersubjectivity.

Elsevier. (n.d. b). Sonar system. ScienceDirect. Pridobljeno 28. 8. 2025 iz
https:/ /www.sciencedirect.com/topics/ engineering/sonat-system

Gallagher, S. (2013). How the Body Shapes the Mind. Oxford University Press.

Husserl, E. (1997). Ideje za disto fe logijo in fe losko filozofijo. Slovenska matica.

Husserl, E. (20006). Izraz in pomen: raziskave k _fenomenologiji in teoriji spognanja. Nova revija.

Merleau-Ponty, M. (2006). Fenomenologija aznave. Studentska zalozba.

Smith, D. W. (2018). Phenomenology. V E. N. Zalta (ut.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja
poletje 2018). https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/phenomenology/

Thompson, E. (2014). Waking, Dreaming, Being: Self and Consciousness in Neuroscience, Meditation, and
Phitosophy. Columbia University Press.

Toadvine, T. (2025). Maurice Merleau-Ponty. Merleau-Ponty. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ur.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja jesen 2025).
https://plato.stanford.edu/archives/fall2025/ entries/metleau-ponty/

Tye, M. (2025). Qualia, Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.) The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (izdaja jesen 2025).
https:/ /plato.stanford.edu/entties /qualia/

Varela, F. J., Thompson, E. in Rosch, E. (2017). Uteleseni um: kognitivna 3nanost in dovesko izkustvo
(prevod K. Armeni in S. V616s). Krtina.

Zahavi, D. (2003). Husser!'s Phenomenology. Stanford University Press.

Zahavi, D. (2019). Phenomenology: the Basics. Routledge.




246 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA






