
ANALIZA 
Let. 29, št. 2, str. 223–246, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.2.223-246.2025 
CC-BY, besedilo © Somer, 2025 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

  
 

FENOMENOLOGIJA ZAVESTI  
(HUSSERL, MERLEAU-PONTY IN  
SODOBNE NEVROZNANOSTI) 

Sprejeto 
2. 9. 2025 
 
Pregledano 
5. 10. 2025 
 
Izdano 
31. 12. 2025 

 

RIKA ADELA SOMER 
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
rika.somer@student.um.si 
 
DOPISNI AVTOR 
rika.somer@student.um.si 
 

Ključne besede 
fenomenologija,  
zavest,  
intencionalnost, 
telesnost,  
takšnosti,  
nevroznanost 

Izvleček Zavest je eno najbolj skrivnostnih in hkrati temeljnih 
področij filozofije duha. Čeprav sodobne nevroznanosti 
ponujajo zmeraj natančnejše opise možganskih procesov, 
ostaja vprašanje, kako ti procesi ustvarjajo subjektivno izkustvo 
– občutja, barve, bolečino – odprto. V članku se posvečam 
fenomenološkemu pristopu, ki ga je zasnoval Edmund Husserl 
in ga je pozneje razvil Maurice Merleau-Ponty. Fenomenologija 
zavesti ne obravnava kot zaprt notranji proces, temveč kot 
intencionalno usmerjenost k svetu, kjer pomen nastaja v sami 
izkušnji. Poseben poudarek je namenjen tudi Merleu-
Pontyjevemu razumevanju telesa kot »živega telesa«, ki je pogoj 
zaznavanja in naše umeščenosti v svet. V nadaljevanju 
obravnavam problem takšnosti – vprašanje, kako subjektivna 
doživetja presegajo objektivne opise – in pokažem, da 
fenomenološki pristop odpira prostor za dialog s sodobnimi 
teorijami, kot so utelešena kognicija, enaktivizem in 
nevroznanost. Članek pokaže, da fenomenologija ne ponuja 
dokončnega odgovora na vprašanje zavesti, ampak jo lahko 
razumemo kot dopolnilo sodobnim znanostim, ki omogoča 
celovitejši vpogled v naravo zavesti. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 2, pp.223–246, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.2.223-246.2025 
CC-BY, text © Somer, 2025 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

 
 

PHENOMENOLOGY OF CONSCIOUSNESS 
(HUSSERL, MERLEAU-PONTY, AND 
CONTEMPORARY NEUROSCIENCE) 

 

 Accepted  
2. 9. 2025 

 
Revised 

5. 10. 2025 
 

Published 
31. 12. 2025 

RIKA ADELA SOMER 
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 
rika.somer@student.um.si 
 
CORRESPONDING AUTHOR 
rika.somer@student.um.si 
 
Abstract Consciousness is one of the most mysterious yet 
fundamental topics in the philosophy of mind. Although 
contemporary neuroscience offers increasingly precise 
descriptions of brain processes, the question of how these 
processes give rise to subjective experience–feelings, colours, 
pain–remains unresolved. This paper focuses on the 
phenomenological approach developed by Edmund Husserl 
and later expanded by Maurice Merleau-Ponty. 
Phenomenology does not treat consciousness as an enclosed 
internal process but rather as intentional directedness toward 
the world, where meaning emerges within experience itself. 
Special emphasis is placed on Merleau-Ponty’s understanding 
of the body as a “lived body,” which constitutes the condition 
of perception and our embeddedness in the world. The paper 
further examines the problem of qualia–the question of how 
subjective experiences transcend objective descriptions–and 
demonstrates that the phenomenological approach opens a 
space for dialogue with contemporary theories such as 
embodied cognition, enactivism, and neuroscience. The article 
shows that phenomenology does not provide a definitive 
answer to the question of consciousness, but it can be 
understood as a complement to modern sciences, offering a 
more comprehensive insight into the nature of consciousness. 

Keywords 
phenomenology, 

consciousness, 
intentionality, 
embodiment,  

qualia,  
neuroscience 



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 225. 
 

 

1 Uvod 
 
Zavest je ena najstarejših in hkrati najbolj skrivnostnih tem v zgodovini filozofije. 
Čeprav jo vsi vsakodnevno doživljamo, je prav to doživljanje tisto, kar filozofom, 
psihologom in znanstvenikom odpira največ vprašanj: kako razložiti subjektivno 
izkušnjo, občutek »kako je biti« posameznik v svetu? Poskusi razlage zavesti se 
raztezajo od metafizičnih špekulacij do najnovejših nevroznanstvenih raziskav, 
vendar vprašanje ostaja odprto. Filozofija duha, kognitivna znanost in nevroznanost 
se vsaka na svoj način trudijo opisati in razumeti zavest, a pogosto se pojavi globlja 
težava: Kako sploh začeti z razlago nečesa, kar je hkrati tako intimno in tako 
univerzalno?  
 
Eden ključnih konceptov, ki se je pojavil v 20. stoletju, je fenomenologija. Ta ne 
razlaga zavesti z abstraktnimi razlagami ali z redukcijo na zgolj možganske procese, 
ampak skuša razumeti zavest v njeni izvirni pojavnosti. Edmund Husserl, utemeljitelj 
fenomenologije, je z geslom »nazaj k stvarem samim« želel preusmeriti pozornost k 
neposrednemu opisu izkustva. Tako fenomenologija zavesti izhaja iz vprašanja, kako 
se nam svet kaže v zavesti, kakšne strukture zaznave, mišljenja in doživljanja 
omogočajo, da se pojavi kot celota. 
 
Članek obravnava fenomenologijo zavesti in njen prispevek k sodobnim razpravam 
o zavesti in percepciji. Osredotoča se na to, kako fenomenologija – predvsem pri 
Husserlu in Merleau-Pontiyju – analizira zavest kot intencionalno, časovno in 
telesno strukturirano izkustvo. Poleg tega se članek dotakne problematike takšnosti, 
ki v sodobni filozofiji duha predstavljajo enega največjih izzivov, ter poskuša 
pokazati, kako lahko fenomenološki pristop pomaga preseči nekatere slepe ulice teh 
razprav. Poseben poudarek je namenjen pojmu zaznave. Percepcija je namreč tista 
dimenzija zavesti, ki najbolj jasno razkriva njeno intencionalno naravo: zavest ni 
zaprta vase, ampak je vedno usmerjena k svetu. Pri Husserlu se to kaže v analizi 
horizonta zaznave, pri Merleau-Pontyju pa v razumevanju telesa kot »živega telesa«, 
ki ni zgolj fizični objekt, ampak nosilec subjektivnosti. V tem smislu zaznava ni 
pasivno sprejemanje dražljajev ampak aktivno, telesno prežeto sodelovanje v svetu. 
 
Članek v prvem delu obravnava fenomenologijo kot metodo in osnovne pojme, kot 
so intencionalnost, fenomenološka redukcija, noesis in noema. Nato se osredotoči na 
Husserlovo analizo toka zavesti, časovne zavesti in intersubjektivnosti. V 
nadaljevanju bo predstavljena Merleau-Pontyjeva kritika kartezijanskega dualizma ter 



226 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

njegova misel o telesu kot subjektu zaznave, kar predstavlja temelj za razumevanje 
utelešenosti zavesti. Zadnji del se bo posvetil sodobnim razpravam o takšnosti ter 
pokazal, kako lahko fenomenologija vstopa v dialog z utelešeno kognicijo, 
enaktivizmom in nevroznanstvenimi raziskavami. 
 
Namen članka ni podati dokončnega odgovora na vprašanje, kaj je zavest, saj je tak 
cilj verjetno nedosegljiv; temveč želim pokazati, da fenomenološki pristop nakaže, 
kako lahko prispeva k razumevanju zavesti kot izkušnje, ki je vselej telesna in 
usmerjena v svet. S tem fenomenologija ne tekmuje z znanstvenimi razlagami, 
temveč ponuja dopolnilo, saj ohranja in ne zanemarja prvoosebnega vidika izkustva, 
ki ga znanstveni opisi pogosto spregledajo. Tako odpira prostor za interdisciplinarni 
dialog, kjer se filozofija in znanost medsebojno dopolnjujeta in bogatita.  
 
Članek je zastavljen pod raziskovalnim vprašanjem: Kako lahko fenomenološka 
analiza zaznave in zavesti prispeva k boljšemu razumevanju zavesti v sodobnih 
razpravah? Odgovor na to vprašanje se oblikuje skozi pregled temeljnih 
fenomenoloških pojavov in kritično soočenje s sodobnimi teorijami, kar pokaže 
aktualnost in relevantnost fenomenologije v sodobnih razpravah o zavesti.  
 
Ob tem se pa odpirajo tudi številna druga vprašanja, kot so: Ali lahko fenomenološki 
opis res služi kot dopolnilo empirični znanosti? Kako povezati prvoosebno 
perspektivo z objektivnimi podatki nevroznanosti? Ali problem takšnosti nakazuje 
na mejo človeškega razumevanja ali pa nas spodbuja k razvoju novih metod? Prav 
na ta vprašanja si članek prizadeva odgovoriti, kot poskus razumevanja nečesa, kar 
vsak od nas doživlja vsakodnevno in na najbolj neposreden način. 
 
2 Fenomenologija kot filozofska metoda 
 
Fenomenologija kot filozofska metoda predstavlja radikalen odmik od tradicionalnih 
znanstvenih pristopov, ki ciljajo na razlago pojavov skozi vzroke in zakonitosti. 
Namesto razlaganja si fenomenologija prizadeva za opis – temeljni cilj 
fenomenologije je tako razkriti strukture zavesti in izkustva, kakor jih neposredno 
doživlja subjekt. Tak pristop je ključen za razumevanje zavestnega življenja, saj 
poudarja, da pomen sveta ni neodvisna danost, temveč se oblikuje v odnosu do 
zavesti. Fenomenologija tako ponuja izvirno metodologijo, ki ne poskuša ujeti sveta 
z abstraktnimi teorijami, ampak se vrača k »stvarem samim« – k načinu, kako se 
pojavi dajejo v izkušnji. S tem se odpira prostor za raziskovanje intencionalnosti, 



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 227. 
 

 

časovnosti in telesnosti kot osnovnih dimenzij zavesti. Hkrati omogoča preseganje 
preprostih delitev med objektivnim in subjektivnim ter nakaže, da sta oba vidika 
neločljivo prepletena v živem izkustvu. 
 
V tem delu bodo obravnavani štirje ključni vidiki fenomenologije kot metode: (1) 
geslo »nazaj k stvarem samim«, (2) fenomenološka redukcija (epoché), (3) 
intencionalnost zavesti in (4) pojma noesis in noema. 
 
3 »Nazaj k stvarem samim« 
 
Osrednje geslo »nazaj k stvarem samim« (nem. Zurück zu den Sachen selbst) je jedro 
Husserlove metode in izraža usmeritev k izkustvu kot neposrednemu viru 
filozofskega raziskovanja. S tem Husserl nasprotuje tako psihologizmu kot 
naturalizmu, ki po njegovem mnenju zamegljujeta izvorni pomen zavesti. 
Psihologizem skuša logične in epistemološke resnice razložiti zgolj kot psihološke 
procese, s čimer jih reducira na dejstva človeške psihe. Naturalizem pa razume zavest 
kot naravni pojav, ki ga je nemogoče pojasniti z metodami naravoslovnih znanosti. 
Oboje pa po Husserlu spregleda tisto, kar je bistveno – kako se svet in pomen sploh 
pojavita v zavesti (Husserl, 1997; Zahavi, 2019). 
 
Fenomenologija se tako ne ukvarja z iskanjem vzročnih razlag, temveč z 
opisovanjem strukture izkustva. To pa v praksi pomeni, da filozof ne analizira sveta 
kot objektivne stvarnosti, ampak ga raziskuje, kot se kaže zavesti. Na primer: ko 
opazujemo mizo, fenomenologa ne zanima o njenih fizikalnih lastnostih (teži, 
sestavi, molekularni strukturi itn.), temveč ga zanima, kako se ta miza pojavlja kot 
zaznani predmet – kot nekaj, kar je pred nami, kar lahko primemo, nanj položimo 
knjigo in uporabljamo v vsakdanjem življenju (Smith, 2013). 
 
Husserlovo geslo »nazaj k stvarem samim« je temeljni »program« fenomenologije. Z 
njim je želel opozoriti, da filozofija ne sme izhajati iz vnaprej danih teorij, temveč iz 
neposrednega opisa tistega, kar se kaže zavesti (Husserl, 1997). Gre torej za 
preusmeritev k izvorni izkušnji, preden jo obdelajo interpretacije znanosti, vsakdanje 
predstave ali filozofske tradicije. Tako »stvari same« niso v smislu objektov 
naravoslovja, temveč pojavnosti, kot se kažejo subjektu v njegovi izkustveni 
perspektivi. Tak pristop pa omogoča raziskovanje osnovne strukture zaznave, 
mišljenja in doživljanja, ki se skrivajo v ozadju vsakodnevne samoumevnosti (Zahavi, 
2019). 



228 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

4 Fenomenološka redukcija (epoché) 
 
Da bi bil tak opis izvedljiv, je Husserl uvedel metodo fenomenološke redukcije oz. 
epoché. Pri slednji gre za začasno »suspendiranje naravne drže« oziroma 
predpostavko, da svet obstaja neodvisno od naše zavesti. To pa ne pomeni zanikanja 
sveta, temveč »bracketing« – svet postavimo »pod oklepaj«, da se lahko posvetimo 
izključno raziskovanju načina, kako se svet pojavlja v zavesti (Husserl, 2006). 
 
Epoché je ključen metodološki korak, saj omogoča dostop do tistega, kar Husserl 
imenuje čista zavest. Zavest se s tem izogne vnaprejšnjim predsodkom in 
konceptualnim shemam ter se obrne k svoji lastni strukturi. Tako fenomenolog ne 
preučuje sveta kot zunanjega objekta, temveč tok zavesti, ki mu svet sploh daje 
pomen. V tem se fenomenologija razlikuje od empirične psihologije: slednja opisuje 
dejanske duševne pojave kot psihološka dejstva, medtem ko fenomenologija 
raziskuje bistvene strukture zavesti, ki so neodvisne od posameznih psiholoških 
variacij (Zahavi, 2019). 
 
Pomembno pa je poudariti, da namen fenomenološke redukcije ni zanikanje 
realnosti, temveč ustvarjanje prostora, v katerem se lahko osredotočimo zgolj na to, 
kako se pojavi kažejo zavesti. S tem se odpira možnost natančne analize 
intencionalnih struktur – načinov, kako je zavest zmeraj usmerjena k nečemu. 
Epoché tako deluje kot očiščenje pogleda: odstrani teoretske konstrukte in omogoči, 
da stopimo v stik s fenomeni v njihovi prvotni danosti (Zahavi, 2019). Na ta način 
fenomenologija gradi metodološki okvir, ki se razlikuje tako od empirične 
psihologije kot od klasične metafizike. 
 
5 Intencionalnost zavesti 
 
Na tem mestu Husserl povzema in radikalizira idejo svojega učitelja Franza 
Brentana. Trdi namreč, da je bistvena značilnost zavesti intencionalnost – dejstvo, 
da je zavest vedno o nečem. To pomeni, da se zavest nikoli ne pojavlja kot golo 
stanje, temveč je vedno usmerjena proti nekemu predmetu oziroma subjektu. Na 
primer: če poslušamo glasbo, se naša zavest oblikuje kot poslušanje nečesa – 
melodije, ritma, harmonije. Če si nekaj predstavljam, se zavest nanaša na zamišljeni 
predmet, četudi ta v realnosti ne obstaja (Husserl, 2006). 
 



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 229. 
 

 

Ta lastnost zavesti preprečuje, da bi jo lahko razumeli kot zaprt notranji prostor 
podob ali vtisov. Po Husserlu je zavest po svoji naravi odprta in vedno v razmerju 
do sveta in njegovih pomenov. Intencionalnost je tako osrednji koncept, ki razlaga, 
zakaj je zavest v svojem bistvu relacijska, strukturirana in smiselna. 
 
Fenomenološka analiza intencionalnosti dodatno pokaže, da pomen ne nastaja 
enostransko v subjektu, temveč se oblikuje v nenehnem prepletanju sveta in zavesti. 
Husserl (1997) poudarja, da je vsako doživljanje že strukturirano kot usmerjenost k 
nečemu – naj gre za zaznavo, spomin, pričakovanje ali domišljijo. Zavest tako ni 
izolirana, temveč je zmeraj odprta proti obzorju možnih pomenov, ki jih soustvarja 
v stiku z realnostjo. Intencionalnost zato ni le ena od lastnosti zavesti, temveč je njen 
temeljni način obstoja, ki razloži, zakaj ima vsaka izkušnja smisel in zakaj je 
človekovo doživljanje že od vsega začetka vpeto v svet (Zahavi, 2019).  
 
6 Noesis in Noema 
 
Husserl uvede razlikovanje med noesis in noema, da bi natančneje opisal intencionalno 
strukturo zavesti. Pojem noesis tako označuje sam akt zavesti – na primer gledanje, 
spominjanje, zamišljanje ali pričakovanje. Noema pa je vsebina tega akta, torej 
predmet, ki se pojavi v zavesti. Primer: ko gledamo drevo, je noesis sam akt 
zaznavanja (gledanje), noema pa je drevo, kot se mi prikazuje v zavesti: kot nekaj 
zelenega, pokončnega, ukoreninjenega v tleh. 
 
Noesis in noema nista dva ločena objekta, ampak sta dve plati iste intencionalne 
strukture. S tem Husserl nakazuje, da zavest ne gradi pomena iz subjektivnih podob, 
temveč iz neločljive povezanosti med aktom in vsebino. Predmet zavesti se ne pojavi 
kot golo dejstvo, temveč kot smiselno strukturiran pojav – kot drevo, glasba, miza. 
To razlikovanje je bilo kasneje izjemnega pomena tudi pri razvoju hermenevtike in 
filozofije jezika, saj odpira vprašanje, kako pomen nastaja v odnosu med zavestjo in 
svetom (Smith, 2013; Zahavi, 2019).  
 
7 Husserlova fenomenologija zavesti 
 
Osrednje izhodišče Husserlove teorije je, da zavest ni nekaj, kar bi bilo možno 
razložiti s pomočjo naravoslovnih zakonitosti ali psihologije, temveč je treba zavest 
analizirati kot način, kako se pojavi kažejo subjektu v njegovem doživljanju. 
Fenomenologija zato razume zavest kot prostor, kjer se oblikujejo pomeni, kjer se 



230 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

svet sploh lahko pojavi kot svet. To pomeni, da zavest ni le notranji mentalni proces, 
temveč je dinamična, intencionalna in časovna struktura (Husserl, 1997; Zahavi, 
2019). 
 
Husserl zavesti ne razume kot »dvorane podob in vtisov«, ampak kot aktiven proces, 
ki nenehno strukturira izkustvo. Tok zavesti se odvija v časovni dimenziji, kjer se 
prepletajo sedanje zaznave, spomini in pričakovanja. Zavest je tako vedno umeščena 
v horizont pomenov, ki omogoča, da posamezen pojav razumemo kot nekaj 
smiselnega, povezanega z našo preteklostjo in usmerjenega v prihodnost (Husserl, 
1997). Husserlova analiza zavesti kaže, da je hkrati individualna in intersubjektivna:1 
čeprav se svet pojavlja posamezniku iz njegove lastne perspektive, je že od začetka 
zaznamovan z možnostjo deljenja in razumevanja z drugimi. V tem smislu 
fenomenologija zavesti ne ostaja ujeta v subjektivizem, temveč odpira pot k 
razumevanju človeka kot bitja, ki biva v svetu z drugimi. V tem delu bodo 
predstavljeni štirje ključni elementi Husserlove fenomenologije zavesti: (1) tok 
zavesti in časovna zavest, (2) intencionalna analiza pomena, (3) Husserlova 
intencionalnost zavesti in (4) poglobljen pregled pojmov noesis in noema. 
 
8 Tok zavesti in časovna zavest 
 
Eden najpomembnejših prispevkov Husserlove filozofije je analiza zavesti kot toka 
(nem. Bewusstseinsstrom). Če bi zavest bila le zaporedje trenutnih vtisov, bi bila 
izkušnja razdrobljena, brez enotnosti in kontinuitete. Husserl zato v Vorlesungen zur 
Phähonmenologie des inneren Zeitbewusstseins (1928) pokaže, da zavest neprestano 
vključuje preplet sedanjosti, preteklosti in prihodnosti. Pri tem razlikuje tri plasti 
časovne zavesti: 
 
− primarni vtis: neposredno doživljanje trenutnega »zdaj«; 
− retencija: vsako zdajšnje doživetje se ohrani kot ravnokar preteklo. Ob 

poslušanju melodije trenutna nota ne izgine, temveč še odmeva kot retencijska 
sled; 

− protencija: zavest predvideva prihodnje – pričakujemo naslednjo noto melodije, 
naslednji gib, naslednji zvok. 

 
1 Intersubjektivnost označuje deljeno razumevanje med dvema ali več osebami, kjer posamezniki medsebojno delijo 
pomen, izkušnjo ali dojemanje nečesa. Gre za skupni okvir, ki omogoča komunikacijo, razumevanje in usklajevanje 
subjektivnih pogledov v skupnem kontekstu (Elsevier, n. d. a). 



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 231. 
 

 

Primer melodije je klasičen: če bi obstajali le trenutni vtisi, bi slišali le posamezne 
zvoke, brez povezave med njimi. A ker zavest povezuje preteklo (retencija) in 
pričakovano (protencija) z zdajšnjim vtisom, melodija nastopa kot smiselna celota. 
To pa pomeni, da zavest ni zgolj pasivno beleženje, ampak aktivno ustvarja časovno 
strukturo izkustva. Čas ni zunanja dimenzija, v katero bi bili vtisi »postavljeni«, 
temveč je notranja struktura zavesti same (Zahavi, 2019). Zato je za Husserla zavest 
temeljna značilnost vseh fenomenov, saj vsak pojav doživljamo le v kontekstu tega 
toka. Ta uvid je odločilen za kasnejše mislece, zlasti Heideggerja, ki je pokazal, da je 
človeško bitje časovno strukturirano (Heidegger, 1927) ter Merleau-Pontyja, ki je 
poudarjal telesno umeščenost časovnega izkustva (Merleau-Ponty, 1945). 
 
9 Intencionalna analiza pomena 
 
Drugi temeljni del Husserlove fenomenologije je, da je zavest zmeraj zavest o nečem. 
Ta intencionalna usmerjenost pomeni, da zavest nikoli ni prazna, ampak je vedno 
usmerjena k nekemu predmetu, ki pa je bodisi realen bodisi izmišljen oziroma 
izmišljen. Husserl v Logičnih raziskavah razlikuje med izrazom in pomenom (Husserl, 
1901). Izraz (nem. Ausdruck) je materialni znak – na primer beseda »drevo«. Pomen 
(nem. Bedeutung) pa je idealna vsebina, ki jo ta izraz nosi, ne glede na to, kdo ga 
uporablja. Ko nekdo reče »drevo«, se pomen ne izčrpa v zvokih »d-r-e-v-o«, temveč 
označuje idealno entiteto, ki jo različni govorci lahko prepoznajo. S tem stališčem 
Husserl zavrača psihologizem, po katerem bi bil pomen zgolj individualna predstava 
v zavesti. Če bi bil pomen subjektiven, komunikacija sploh ne bi bila mogoča. Pomen 
ima zato idealen značaj, ki je intersubjektivno dostopen. Na primer: če študent in 
profesor izrečeta besedo »drevo«, ne doživljata enake mentalne predstave, a oba 
prepoznata isti pomen, ki presega subjektivno podobo. Zavest torej deluje tako, da 
konstituira pomen v obliki intencionalnih vsebin. To kaže, da zavest ni le pasivno 
ogledalo sveta, ampak prostor, kjer nastajajo in se ohranjajo pomeni, ki omogočajo 
skupni svet izkušenj (Smith, 2013). 
 
Husserlova analiza pomena pokaže tudi, da intencionalnost presega raven jezika in 
sega v celotno polje doživljanja. Pomeni niso le povezani z besedami, temveč tudi z 
načinom, kako se nam stvari kažejo v zaznavi. Ko gledamo predmet, ne zaznavamo 
zgolj njegovih fizičnih lastnosti, temveč ga že razumemo kot nekaj – kot mizo, 
knjigo, obraz. Husserl s tem opozori, da pomen ni dodatek k zaznavi, ampak je njen 
temeljni način razkritja, takšno razumevanje pa odpira možnost, da filozofija lahko 



232 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

bolje razloži, kako iz neposredne izkušnje izhaja bogastvo simbolnih in kulturnih 
svetov, v katerih živimo. 
 
10 Husserlova intencionalnost zavesti 
 
Husserlov pojem intencionalnosti zavesti je, kot smo že zapisali, temelj 
fenomenološke analize. Gre torej za trditev, da je vsaka zavest vedno zavest o nečem 
(Husserl, 1913/1982), tj. nikoli ni prazna ali nevtralna, temveč je nujno usmerjena 
proti nečemu – bodisi realnemu predmetu, spominu, domišljijski podobi ali 
abstraktnemu konceptu. To usmerjenost je Husserl prevzel od Franza Brentana, ki 
je intencionalnost opisal kot »tisto lastnost duševnih pojavov, da se nanašajo na neko 
vsebino, predmet v sebi« (Brentano, 1874). Fenomenološki pristop tako ne raziskuje 
zgolj psiholoških procesov, ampak strukturo te usmerjenosti: kako se predmet 
zavesti kaže, ne pa zakaj se pojavi (s čimer bi se ukvarjale naravoslovne znanosti). 
Na primer: pri poslušanju glasbe zavest ni le pasivni sprejemnik zvokov, temveč je 
intencionalno usmerjena k melodiji kot smiselni celoti. Zavest torej aktivno povezuje 
razpršene vtise v enotno izkušnjo. Intencionalnost vključuje tudi večplastnost 
perspektiv: isti predmet se lahko pojavi v različnih oblikah zavesti. Knjiga je lahko 
predmet neposredne zaznave, kasneje predmet spomina ali celo predmet domišljije. 
V vseh primerih gre za isti »namenjeni« predmet, vendar se način njegove danosti 
spreminja. 
 
Fenomenologija s tem preseže ločnico med »notranjostjo« (subjektivnim 
doživetjem) in »zunanjostjo« (objektivnim svetom). Predmet ni preprosto nekaj, kar 
obstaja samo zunaj, ampak vedno že vstopa v polje zavesti skozi določen način 
pojavljanja. V tem smislu intencionalnost omogoča, da zavest razumemo kot 
dinamično polje odnosa med subjektom in svetom, to pa postavi temelje Merleau-
Pontyjevi kasnejši teoriji telesne zaznave. Iz sodobnega vidika lahko intencionalnost 
razumemo tudi kot argument proti poskusom reduciranja zavesti na možgansko 
aktivnost. Nevroznanost lahko opiše nevralne korelate poslušanja glasbe, toda 
fenomenološki opis opozarja, da je ključno vprašanje, kako se ta glasba sploh pokaže 
kot smiselna melodija v zavesti. Intencionalnost je tako most med fenomenološkim 
opisom in empiričnimi raziskavami zavesti. (Gallagher, 2013; Thompson, 2014) 
  



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 233. 
 

 

11 Noesis in Noema – poglobljeno 
 
V Husserlovi analizi intencionalnosti zavesti se pojavita pojma noesis in noema, ki 
omogočata podrobnejše razlikovanje v strukturi zavestnega dejanja (Husserl, 1997). 
Noesis označuje sam akt zavesti – način, kako subjekt nekaj doživlja. To je lahko 
zaznavanje, spominjanje, domišljija, dvom, želja ali pričakovanje in gre za vidik 
intencionalnega dejanja, ki se nanaša na dejavnost zavesti. Noema pa predstavlja 
intencionalno vsebino – tisto, kar se kaže v zavesti kot pomen. To je predmet, kot 
je dan v zavesti, skupaj z načinom svoje pojavnosti. Razliko med pojmoma lahko 
ponazorimo s primerom: ko gledamo drevo skozi okno, je noesis sam akt zaznavanja 
– gledanje, opazovanje, vizualna usmerjenost, medtem ko je noema drevo, kot se kaže 
– morebiti veliko, z zelenimi listi, delno zakrito z okenskim okvirjem. Drevo v sebi 
(kot naravni objekt) ni povsem identično s tem, kar doživimo v naši zavesti – tukaj 
se namreč pojavi fenomen, ki je strukturiran skozi perspektivo, kot jo omogoča 
konkretni položaj subjekta.  
 
S tem razlikovanjem Husserl omogoči natančnejšo analizo: zavest ni nikoli samo tok 
»notranjih« procesov, niti ne more biti zgolj registracija zunanjih predmetov, ampak 
je vedno so-strukturirana z aktom (noesis) in vsebino (noema). Tukaj je treba 
poudariti, da noema ni nekakšna mentalna slika, ločena od realnega sveta, temveč 
način, kako se predmet izkustveno daje zavesti. Ta konceptualni aparat je ključen za 
razpravo v sodobni filozofiji duha. Ko na primer obravnavamo vprašanje 
subjektivnih doživljanj (kot je na primer »rdečina rdeče«), Husserlu ne gre toliko za 
to, kaj je rdeča barva kot notranja izkušnja, ampak za to, kako se rdeča kot noema 
pojavi v zavesti skozi akt zaznavanja. Merleau-Ponty je kasneje poudaril, da noesis 
in noema nista ločena sloja, temveč se vedno srečujeta v telesni zaznavi. Ob telesnem 
doživljanju, kot je dotik ali gib, ni mogoče ločiti akta od pomena – zaznavano dejanje 
in zaznavni predmet sta vpeta v isto polje izkustva (Merleau-Ponty, 2006).   
 
To nakazuje, da Husserlovo razlikovanje med tema pojmoma deluje kot analitično 
orodje, vendar pa fenomenologija v svojem razvoju nakazuje bolj prepleteno 
razumevanje zavesti. Na tej točki se odpira prostor za refleksijo: Husserlova analiza 
razlike med  noesis in noema pokaže, da predmeti, kot se pojavijo v zavesti, niso 
zgolj »subjektivne projekcije«, ampak so strukturirane pojavnosti, ki imajo 
univerzalno veljavne značilnosti. To pa pomeni, da fenomenologija ponuja srednjo 
pot med subjektivizmom in objektivizmom: svet se ne daje niti kot golo dejstvo niti 



234 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

kot poljubna subjektivna interpretacija, ampak kot fenomen, ki ga je mogoče 
opisovati in analizirati s skupno metodo (Gallagher, 2005). 
 
12 Merleau-Ponty in fenomenologija zaznave 
 
Tako imenovano fenomenološko tradicijo, ki jo je zasnoval Husserl, je nadaljeval 
Maurice Merleau-Ponty. Njegovo glavno delo, Fenomenologija zaznave (1945), 
predstavlja enega najpomembnejših poskusov premika fenomenološkega projekta 
onkraj zgolj zavesti in utemeljitve tega v telesni izkušnji človeka. Čeprav Husserl že 
nakazuje pomen telesnosti, je pri Merleau-Pontyju telo postavljeno v središče 
fenomenološke analize kot osnovno sredstvo dostopa do sveta. Osrednje vprašanje, 
ki ga s svojo teorijo odpira Merleau-Ponty, je: kako zaznavamo svet, ne kot skupek 
fizičnih dražljajev ali mentalnih reprezentacij, temveč kot celoviti prostor bivanja, v 
katerega smo že od samega začetka telesno umeščeni? To pomeni, da je zavest že 
utelešena in da se fenomenološka analiza ne more omejiti le na »čisto zavest« ampak 
mora vključiti še telesno dimenzijo človeka (Merleau-Ponty, 2006).  
 
Merleau-Ponty uvede razlikovanje med telesom kot objektom – kakor ga preučuje 
naravoslovje – in »živim telesom« (fra. le corps propre), ki ga vsakdo izkusi kot način 
svojega bivanja v svetu. Živo telo ni nekaj, kar bi dojemali kot predmet, temveč 
nekaj, kar smo: središče orientacije, gibanja in dojemanja sveta. Zaznava je zato po 
Merleau-Pontyu »pred« razmišljanjem: ni rezultat intelektualne obdelave podatkov, 
temveč način, kako se svet neposredno daje telesnemu subjektu. Tako Merleau-
Ponty ne razume fenomenologije kot introspektivno raziskovanje notranjih stanj, 
temveč kot analizo živete izkušnje, v kateri se razkrije neločljiva prepletenost telesa, 
zavesti in sveta (Merleau-Ponty, 2006). V tem smislu njegova fenomenologija 
zaznave odpira novo pot za razmišljanje o zavesti: ne kot o izoliranem »jazu«, ampak 
kot o utelešeni odprtosti, ki se ves čas vzpostavlja v odnosu do okolja in drugih 
subjektov. 
 
V tem delu bodo obravnavane tri osrednje teme Merleau-Pontyjeve fenomenologije: 
(1) kritika kartezijanskega dualizma, (2) telo kot subjekt zaznave in (3) zaznava kot 
temelj zavesti. 
  



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 235. 
 

 

13 Kritika kartezijanskega dualizma 
 
Eden ključnih izzivov, s katerim se Merleau-Ponty v svojem delu Fenomenologija 
zaznave srečuje, je razgradnja kartezijanskega dualizma2 uma in telesa, ki je stoletja 
predstavljal prevladujoči filozofski okvir zahodne misli. Descartes je vzpostavil jasno 
ločnico med res cogitans (stvar, ki misli) in res extensa (stvar, ki se razteza), pri čemer je 
zavest razumel kot povsem nematerialno substanco, ločeno od fizičnega sveta. Ta 
razcep je omogočil vzpon moderne znanosti in mehanicistične razlage telesa kot 
stroja, vendar je hkrati vodil v trajne probleme razlage odnosa med umom in telesom 
(t. i. » problem interakcije«) (Zahavi, 2019). Merleau-Ponty to delitev kritizira in skuša 
pokazati, da je temeljna napaka kartezijanskega modela prav v tem, da telo reducira 
na objekt, hkrati pa zavest razume kot samostojno substanco, ki naj bi delovala 
neodvisno od telesne umeščenosti. Merleau-Ponty zagovarja namreč, da ne moremo 
obravnavati zavesti brez telesa, saj je vsako dojemanje sveta že vedno telesno 
posredovano (Gallagher, 2013). 
 
Merleau-Ponty ne zavrača zgolj pojma telesa kot »stvari«, temveč uvaja razlikovanje 
med telesom (telo kot objekt fizioloških raziskav) in živetim telesom (živeto telo; 
Merleau-Ponty, 2006). Živeto telo v tem pomenu predstavlja subjektivno 
perspektivo, iz katere se svet sploh razkriva. To pomeni, da telo ni pasivni nosilec 
zavesti, temveč primarni način našega bivanja v svetu. Ko se premikamo, zaznavamo 
ali segamo po predmetih, ne izhajamo iz dualistične sheme, kjer zavest ukazuje telesu 
– temveč v izhodišču delujemo kot telesno-zavestna celota (Gallagher, 2013; Zahavi 
2019). S tem Merleau-Ponty presega reduktivni naturalizem, ki zaznavo pojasnjuje 
zgolj z nevrološkimi procesi, prav tako kot tudi presega transcendentalni idealizem, 
ki svet razume zgolj kot korelat zavesti. Po Merleau-Pontyju se svet kaže kot prostor, 
v katerem smo že od začetka umeščeni s svojim živetim telesom, ne kot objekt zunaj 
nas. (Merleau-Ponty, 2006) 
 
Druga plat kartezijanskega dualizma je mentalizem – prepričanje, da se svet oblikuje 
znotraj zavesti kot niz reprezentacij. Merleau-Ponty zavrača tudi to, ker ne ustreza 
naši vsakdanji izkušnji: sveta ne doživljamo kot notranjo sliko, temveč kot 
neposredno navzočnost (Merleau-Ponty, 2006). Ko stopimo na ulico, ne dojemamo 

 
2 Kartezijanski dualizem je filozofski koncept, ki ga je utemeljil René Descartes. Nanaša se na ločitev duha in telesa 
kot dveh različnih substanc: (1) telo – fizično, prostorsko raztegljivo in podvrženo naravnim zakonitostim in (2) 
duh (misel, zavest) – nematerialen, neprostorski in neodvisen od telesnih procesov. Glavna ideja je, da telo in duh 
delujeta ločeno, čeprav vplivata drug na drugega (npr. misli lahko sprožijo telesne reakcije in obratno). 



236 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

vizualnih vtisov, ki bi jih morali mentalno organizirati v predstavo o hiši, avtomobilu, 
ljudeh itd. – ti se pokažejo kot smiselni že od samega začetka, saj so umeščeni v 
mrežo naših telesnih zmožnosti, pričakovanj in dejanj. Tako Merleau-Ponty pokaže, 
da se zavest in telo ne nahajata v ločenih sferah, temveč tvorita neločljivo enoto. 
Telo je hkrati subjekt in objekt, narava in zavest, pasivno in aktivno (Gallagher, 
2013). 
 
Merleau-Pontyjeva kritika kartezijanskega dualizma ni le filozofska, temveč ima vpliv 
tudi na sodobne znanstvene in interdisciplinarne razprave3. Koncept utelešene 
zavesti se danes povezuje z raziskavami v kognitivni znanosti in nevroznanosti, ki 
zavračajo idejo možganov kot izoliranega procesorja informacij. Avtorji, kot sta 
Zahavi in Gallagher, nadaljujejo Merleau-Pontyjevo misel in razvijajo modele, po 
katerih so spoznavni procesi neločljivo vezani na telesno umeščenost in interakcijo 
z okoljem. S tem Merleau-Pontyjeva teorija ne pomeni zgolj kritike preteklih, temveč 
ponuja temelj za preseganje dualističnih razlag zavesti v sodobni filozofiji duha. 
Njegova teorija nakazuje na to, da je zavest vselej »odprta do sveta« in da to odprtost 
omogoča prav živeto telo, ki je onkraj delitve na materialno in mentalno (Merleau-
Ponty, 2006). 
 
14 Telo kot subjekt zaznave 
 
Merleau-Ponty zavrne razumevanje telesa kot zgolj fizičnega objekta, ki ga lahko 
analiziramo v okviru naravoslovnih znanosti. Če bi namreč telo obravnavali kot sam 
organizem ali kot skupek bioloških procesov, bi spregledali njegovo ključno 
fenomenološko dimenzijo. Telo po Merleau-Pontyju tako ni le predmet med drugimi 
predmeti, temveč je živeto telo, ki nas vpenja v svet in nam omogoča, da ga sploh 
doživljamo (Merleau-Ponty, 2006). Živeto telo je torej primarni subjekt zaznave in 
obenem pogoj za vsako obliko zavesti in izkustva. Kot že omenjeno, je kartezijanska 
misel telo dojemala kot orodje, ki ga razum uporablja, kar pomeni, da je bila med 
njima postavljena jasna ločnica. Merleau-Ponty pa pokaže, da takšno ločevanje ni 
popolnoma ustrezno: zaznava namreč ni proces, kjer bi svet preprosto vstopil v 
notranje »gledališče zavesti« – zaznavanje je vedno že telesno udejanjeno, saj se svet 
daje skozi naše gibanje, držo, čutenje. Telo ni samo posrednik, temveč je prostor, 
kjer se svet pokaže in kjer zavest dobi svojo konkretnost (Zahavi, 2003). 

 
3 Interdisciplinarni dialog pomeni povezovanje in sodelovanje med različnimi strokovnimi področji pri raziskovanju 
ali reševanju problemov. Namen je združiti znanja, metode in perspektive različnih disciplin, za dosego celovitejšega 
razumevanja ali učinkovitejših rešitev kompleksnih vprašanj. 



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 237. 
 

 

Za razumevanje tega vidika je ključen pojem telesne sheme (fra. schéma corporelle). Gre 
za predrefleksivno zavedanje telesa, ki omogoča, da se gibljemo in zaznavamo svet 
brez stalne zavestne refleksije. Ko posežemo po nekem predmetu, ne računamo 
razdalje, ki jo bomo z roko naredili, temveč se zanašamo na tiho »védenje« telesa, ki 
že zna vzpostaviti stik z okoljem. Ta telesna orientacija razkriva, da ima telo svojo 
lastno inteligenco, ki je ni mogoče reducirati zgolj na mehanistične procese, temveč 
izhaja iz načina, kako smo že od začetka vpeti v svet (Gallagher, 2013). Pojav 
fantomske okončine še dodatno potrjuje, da telo kot subjekt zaznave ni zgolj fizična 
resničnost. Amputirani posamezniki pogosto doživljajo, da je izgubljeni ud še vedno 
prisoten v njihovi telesni shemi – čeprav fizičnega uda ni več, ostaja njegova 
»prisotnost« v načinu, kako posameznik doživlja svoje telo in prostor okoli sebe 
(Merleau-Ponty, 2006). 
 
Merleau-Ponty zato poudarja, da je telo naš temeljni način bivanja v svetu. Zavest se 
ne more utemeljiti kot nekaj popolnoma notranjega ter ločenega od sveta, ampak je 
že od začetka telesno umeščena. Vsako zaznavanje, vsak gib in vsako dejanje izhaja 
iz tega, da telo tvori horizont, v katerem se svet pokaže kot smiseln. Telo je hkrati 
del sveta in subjekt v svetu: naravni organizem in obenem subjekt zaznavanja. V tej 
paradoksalni dvojnosti se kaže njegova posebnost – kot naše »splošno orodje za 
razumevanje sveta«, ki ga nikoli ne moremo preprosto odložiti ali izločiti iz izkušnje 
(Merleau-Ponty, 2006). 
 
15 Zaznava kot temelj zavesti  
 
Merleau-Pontyjeva fenomenologija postavlja zaznavo oziroma percepcijo v samo 
središče pri analizi zavesti. Husserl je trdil, da je zavest vedno intencionalna – 
usmerjena k nečemu, Merleau-Ponty pa je razširil to teorijo in trdil, da je zaznava 
primarni način, kako je zavest sploh vpeta v svet. Zavest ni brezčasna notranja sfera, 
ki bi pridobivala podatke iz zunanjosti, temveč je od začetka oblikovana z zaznavnim 
in telesnim stikom s svetom (Merleau-Ponty, 2006). Zaznava oz. percepcija je po 
Merleau-Pontyju temelj vseh oblik mišljenja, refleksije in znanstvenega spoznanja. 
Pred vsakim konceptualnim ali teoretskim delovanjem obstaja zaznavno polje, v 
katerem se že konstituira smiselnost sveta. Ko nekaj zaznamo, to ni zgolj tok 
senzoričnih podatkov, temveč se nam svet vedno daje kot strukturirana celota in 
tako ni produkt mentalne rekonstrukcije, ampak že sama po sebi vzpostavlja 
koherentno izkustvo (Merleau-Ponty, 2006). 



238 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

Bistvena značilnost zaznave je njena perspektivnost. Namreč: zaznani predmet se 
nikoli ne daje v popolnosti, temveč vedno v določeni delni danosti, znotraj neke 
situacije, ki jo določa telesna umeščenost subjekta. Na primer: ko opazujemo hišo, 
nikoli ne vidimo vseh njenih strani hkrati, a jo kljub temu dojemamo kot celoto. To 
kaže, da percepcija deluje skozi implicitno povezovanje fragmentov – posamezni del 
pridobijo pomen šele v okviru širše izkušnje. Merleau-Ponty takšno »horizontno 
strukturiranost sveta« razume kot ontološko lastnost zaznave: vsaka zaznava 
vključuje možnosti za nove možne perspektive (Merleau-Ponty, 2006). Prav tako je 
treba poudariti, da je zaznavanje telesno ukoreninjeno. Subjekt sveta ne zaznava kot 
nevtralni opazovalec, ampak kot bitje, ki je umeščeno v prostor in čas. Naša telesa 
določajo naš pogled, gibanje in naše interakcije s stvarmi. Ko gledamo stol, ga ne 
doživimo kot nevtralen predmet, temveč kot nekaj, kar lahko uporabimo za sedenje, 
ga premaknemo, se mu izognemo itd. Zaznavanje je tako prežeto s pomenom, ki 
izvira iz našega praktičnega odnosa do sveta (Gallagher, 2013). 
 
Zaznava torej ni zgolj pasivno zrcaljenje zunanjega sveta, ampak aktiven način biti-
v-svetu. Merleau-Ponty s tem presega reduktivne razlage zaznave – tako tiste, ki jo 
vidijo kot skupek dražljajev, kot tiste, ki jo razumejo kot mentalno reprezentacijo. 
Zaznava je vedno že polno doživeta izkušnja, ki vzpostavlja enotnost zavesti in sveta. 
Prav tako pa je zaznava tudi intersubjektivna. Sveta ne zaznavamo samo kot 
posamezniki, temveč tudi kot del skupnega sveta, v katerem so navzoči drugi. Ko 
srečamo drugo osebo, je ne zaznamo kot skupek fizičnih lastnosti, ampak kot 
subjekt, katerega pogled in dejanja so usmerjena v isti svet kot naša. To pomeni, da 
je že primarna zaznava prežeta z intersubjektivno dimenzijo, ki je nujna za 
razumevanje zavesti (Zahavi, 2003).  
 
Merleu-Ponty tako percepcijo razume kot ontološki temelj zavesti. Zavest ni 
notranja »dvorana podob«, ampak način, kako se telo kot subjekt umešča v svet. S 
tem njegova fenomenologija ponuja radikalno alternativo dualističnim in 
objektivističnim razlagam zavesti ter ponuja možnost sodobnim pristopom, da 
gradijo na tej teoriji. 
 
16 Problematika takšnosti in sodobne razprave o zavesti 
 
Temelji, ki sta jih ustvarila Husserl in Merleu-Ponty na področju fenomenologije, 
odpirajo nadaljnje razprave. V sodobnih filozofskih in znanstvenih razpravah o 
zavesti je eno osrednjih vprašanj vprašanje takšnosti – subjektivnih občutij ali »kako-



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 239. 
 

 

je-biti« izkustev, ki se zdijo nerazložljiva v objektivnih znanstvenih opisih (Tye, 
2025). 
 
Takšnosti predstavljajo poseben izziv, ker nas postavijo pred mejo med subjektivnim 
doživljanjem in znanstveno razlago. Čeprav znanost uspešno opisuje živčne procese 
in možganske korelate zavesti, ostaja odprto vprašanje, zakaj in kako ti procesi 
spremljajo izkustva, kot so bolečina, barve ali okusi. Filozofi, kot je Thomas Nagel 
(1974), so poudarjali, da nobena količina ali vrsta objektivnega znanja ne more v 
celoti razložiti, kako je biti v določenem stanju zavesti. Prav ta razkorak je točka 
srečanja fenomenologije in sodobnih znanstvenih pristopov: fenomenologija ponuja 
natančen opis tega, kako se nam svet kaže v prvi osebi, medtem ko znanost poskuša 
razložiti mehanizme, ki ta doživetja spremljajo. 
 
V tem delu bodo obravnavane tri teme: (1) pojem takšnost in subjektivna dimenzija 
izkustva, (2) fenomenološka perspektiva in (3) sodobni pristopi k fenomenologiji. 
 
17 Pojem takšnost in subjektivna dimenzija izkustva 
 
Pojem takšnost označuje tiste vidike zavestnega doživljanja, ki so vezani na 
prvoosebno perspektivo in jih ni mogoče deliti od nje. Tukaj gre za neposredno 
zaznana občutja, kot so rdečina rdečega, bolečina ob vbodu ali okus čokolade. 
Filozofi, ki preučujejo filozofijo duha, pogosto poudarjajo, da se ti vidiki »izmikajo« 
objektivnim znanstvenim razlagam, saj jih ni mogoče v celoti reducirati na fizične 
procese. Vprašanje takšnosti je tesno povezano s t. i. »težkim problemom zavesti«, 
ki ga je populariziral David Chalmers (1996): Kako se lahko iz materialnih procesov 
v možganih sprožijo subjektivna doživetja? Husserlova analiza intencionalnosti 
pokaže, da zavest ni zgolj zbirka notranjih občutij, temveč je vedno usmerjena k 
svetu (Husserl, 2006). Takšnosti zato niso »dodatek« k objektivnemu svetu, ampak 
način, kako se svet v prvi osebi razkriva subjektu. Merleau-Ponty dodaja, da so 
tovrstna občutja že takoj telesno umeščena: bolečina ni abstraktno stanje, ampak je 
bolečina v roki; pogled na rdečo ni nevtralna zaznava, ampak rdeča, kot se kaže očesu 
– umeščenemu v konkretno situacijo. (Merleau-Ponty, 2006) 
  



240 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

Thomas Nagel (1974) je opozarjal, da je subjektivna dimenzija izkustva 
nepremostljiva za objektivno znanost. Njegov primer netopirja, ki doživlja svet skozi 
eholokacijo,4 pokaže, da sicer lahko razumemo delovanje sonarnih mehanizmov z 
vidika znanosti (objektivno védenje),5 vendar nikoli ne bomo vedeli, kako je biti 
netopir (subjektivno védenje oz. izkustvo). Ta misel potrjuje pomen fenomenologije: 
takšnosti niso nepotrebni dodatki, temveč razkrivajo bistvo tega, kar pomeni imeti 
izkušnjo. 
 
Fenomenološka analiza pokaže, da takšnosti niso izolirani »duševni atomi«, temveč 
načini pojavljanja sveta v zavesti. Čutiti toploto ni zgolj notranje stanje, ampak način, 
kako se določen predmet (v tem primeru naprimer sonce) razkriva skozi telesno 
občutje. To pomeni, da vprašanje takšnosti ne odpira samo problema v znanstvenih 
razlagah, temveč ponuja priložnost za ponoven razmislek o samem konceptu zavesti. 
 
18 Fenomenološka perspektiva 
 
V sodobnih razpravah o takšnostih se pogosto pojavljata dve skrajnosti: 
subjektivizem, ki poudarja, da so prvoosebne izkušnje nepremostljive, in 
objektivizem, ki jih skuša razlagati zgolj z naravoslovnimi dejstvi. Fenomenologija 
odpira tretjo – vmesno pot. Husserl trdi, da predmeti zavesti niso zgolj notranje 
projekcije, temveč so strukturirane pojavnosti, ki jih je mogoče opisati z metodo 
fenomenološke redukcije (Husserl, 1997). Tako subjektivna izkušnja pridobi 
filozofsko veljavnost, ne da bi bila reducirana na individualno psihologijo. Merleau-
Pontyjeva analiza zaznave kot telesnega udejanjena pa dodatno razkriva, da se 
izkustvo vedno oblikuje pri interakciji subjekta s svetom. To pomeni, da takšnosti 
niso nepopisno notranje entitete, temveč načini, kako se svet konkretno pokaže v 
polju utelešenega bivanja (Merleau-Ponty, 2006). 
 

 
4 Eholokacija je način zaznavanja okolja s pomočjo odboja zvoka. Žival (npr. netopir ali delfin) odda kratek zvok ali 
ultrazvočni klik, nato pa s sluhom zazna, kako se ta zvok odbije od predmetov v okolici. Na podlagi povratnega 
odboja in spremembe v tonu lahko določi razdaljo, obliko in gibanje objekta. To ji omogoča orientacijo in lov tudi 
v popolni temi ali motni vodi (Britannica Editors, 2024)  
5 Sonarni mehanizmi so biološki ali tehnični procesi, ki delujejo na podoben način kot sonar: uporabljajo oddajanje 
in zaznavanje zvoka, da bi odkrili položaj, razdaljo in obliko predmetov v okolici. Živali, kot so netopirji ali delfini, 
imajo posebne organe za oddajanje ultrazvočnih signalov in občutljive slušne strukture za zaznavo odbojev. V 
tehnologiji pa sonar (angl. Sound Navigation and Ranging) temelji na istih principih: naprava odda zvočni signal pod 
vodo in izmeri čas ter značilnosti odboja, da določi, kje so predmeti, na primer ribe, ladje ali morsko dno (Elsevier, 
n.d. b). 



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 241. 
 

 

Zahavi (2019) poudarja, da fenomenološki pristop razkriva intersubjektivne 
strukture izkustva – subjektivno ni zgolj individualno, temveč vedno že vključuje 
možnost deljenja in razumevanja z drugimi. To odpira možnost, da takšnosti ne 
razumemo kot izolirane entitete, ampak kot smiselne pojavnosti, ki se vzpostavljajo 
v skupnem svetu. Kadar na primer dva posameznika gledata sončni zahod, njuni 
izkušnji nista popolnoma enaki, a si vseeno delita horizont pomena, ki omogoča 
skupno izkušnjo in razumevanje. Podobno velja za umetniška doživetja – ob 
poslušanju simfonije je vsak posluh edinstven, a hkrati temelji na skupni strukturi 
doživljanja, ki omogoča intersubjektivno komunikacijo. 
 
Fenomenološki pogled tako omogoča preseganje tradicionalne razprave med 
»prvoosebnim« in »tretjeosebnim« pristopom. Takšnosti tako niso zgolj subjektivni 
občutki brez stika z materialno realnostjo, niti zgolj objektivni nevrološki pojavi, 
ampak so specifični načini, kako se svet daje v izkušnji, ki je hkrati osebna in deljiva.  
 
19 Sodobni pristopi: utelešena kognicija, enaktivizem in nevroznanost 
 
Sodobni razvoj kognitivne znanosti in nevroznanosti se v marsičem približuje 
vprašanjem, ki so se v sklopu fenomenologije odpirala že v začetku 20. stoletja. 
Avtorji, kot so Verela, Thompson in Gallagher, zagovarjajo tezo, da so spoznavni 
procesi neločljivo utelešeni in situirani. To pomeni, da zavest ni zgolj produkt 
možganskih procesov, temveč se oblikuje skozi dinamično interakcijo telesa, uma in 
okolja. 
 
Enaktivistični pristop še posebej poudarja, da zaznava ni pasivno sprejemanje 
dražljajev, temveč aktivno oblikovanje sveta skozi dejavnost telesa (Varela, 2017). 
Tak pristop je v marsičem podoben Merleau-Pontyjevemu pojmovanju zaznave kot 
telesnega udejanjanja in usmerjanja. Enaktivizem poudarja, da živ organizem vedno 
sooblikuje svet, ki ga zaznava – zaznava tako ni enosmerna, temveč vzajemna, saj 
subjekt in svet tvorita neločljivo enoto. V delu Utelešeni um (2017) Varela, Thompson 
in Rosch združujejo fenomenološko analizo in kognitivno znanost v model 
enaktivne zavesti, kjer je spoznanje razumljeno kot neprekinjeno prepletanje 
zaznavanja in delovanja. Poudarek je na tem, da kognicija ni proces, ki bi potekal 
izolirano v možganih, ampak se oblikuje v krožnem odnosu med subjektom in 
svetom. To pomeni, da je razumevanje zavesti nujno povezano z razumevanjem 
telesne umeščenosti in interakcije z okoljem. 



242 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

Thomson v svojem delu Walking, Dreaming, Being (2014) razvija misel o zavesti kot 
procesu, ki se razpenja od budnega stanja do sanjanja in meditativnih izkustev. Vsi 
ti načini izkustva so bistveno povezani z načinom, kako telo in možgani sodelujejo 
z okoljem. Thomson tako povezuje fenomenološki opis zavesti s sodobnimi 
raziskavami v nevroznanosti, pri čemer pokaže, da lahko različna stanja zavesti 
razumemo kontinuum, ki ima skupno osnovo v telesni umeščenosti. 
 
Gallagher v delu How the Body Shapes the Mind (2013) poudari pomen telesne sheme 
in telesne podobe za oblikovanje zavesti. Njegova analiza kaže, da so kognitivni 
procesi neločljivo povezani z načinom, kako se posameznik uteleša v svetu. To pa 
navsezadnje potrjuje Merleau-Pontyjevo tezo, da telo ni le objekt, temveč primarni 
subjekt zaznave.  
 
Nevroznanost v zadnjih desetletjih ponuja vse bolj dodelane modele povezanosti 
med možganskimi procesi in zavestjo, vendar pa sama po sebi ne razreši vprašanja 
takšnosti. Fenomenologija lahko tukaj deluje kot dopolnilo: omogoča natančen opis 
subjektivne izkušnje, ki ga lahko nato nevroznanstvene raziskave postavijo v dialog 
z empiričnimi podatki (Gallagher, 2013). Tak pristop je posebnega pomena, saj 
presega reduktivne razlage in hkrati ohranja spoznanje, da je zavest predvsem način, 
kako se svet kaže posamezniku. 
 
Vendar pa se nekateri filozofi vseeno sprašujejo, ali so fenomenološki opisi res 
neposredno uporabni kot dopolnilo empirični znanosti ali pa gre za dva načina 
opisovanja istega pojava, ki ju ni mogoče v celoti združiti. Nekateri kognitivni 
znanstveniki menijo, da fenomenološki opisi ne prispevajo dovolj k razlagi, ker ne 
oblikujejo preverljivih hipotez (Dennett, 1991). Medtem pa drugi, zlasti 
fenomenologi in zagovorniki enaktivizma, trdijo, da je prav v tem njihova moč – 
omogočajo razumevanje subjektivne razsežnosti, ki je znanost ne more ujeti. 
 
Fenomenologija s tem odpira možnost globljega razumevanja takšnosti, saj pokaže, 
da so ta občutja hkrati individualna in univerzalna, telesno umeščena in 
intersubjektivno deljiva. Problem takšnosti tako ni zgolj uganka, ki je znanost ne 
zmore razrešiti, ampak priložnost za ponoven razmislek o tem, kaj pomeni imeti 
zavest – kot način biti v svetu, ki je vedno telesen, usmerjen in odprt do drugih. 
Obenem pa obstajajo odprta vprašanja: ali bo prihodnjim raziskavam uspelo 
povezati fenomenološki opis in znanstveno razlago v enotno sliko o zavesti, ali pa 



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 243. 
 

 

bo problem takšnosti ostal trajni opomnik na omejitve našega razumevanja tega 
temeljnega pojava?  
 
20 Zaključek 
 
Čeprav se danes veliko govori o napredku nevroznanosti in umetne inteligence, ki 
naj bi nekoč pojasnila, kaj je zavest, se zdi, da ostaja nekaj, kar se izmika popolnemu 
razumevanju. Na tej točki fenomenologija ponuja dragoceno izhodišče: ne zato, ker 
bi dala končne odgovore, temveč ker nas uči, kako pomembno je, da se k izkušnji 
zavesti vračamo brez predsodkov in jo skušamo opisati takšno, kot se nam kaže. 
Fenomenologija namreč ne skuša razložiti zavesti na enak način kot naravoslovne 
vede, temveč jo skuša opisati v njenem bistvenem vidiku: kot način, kako se svet 
kaže subjektu v prvi osebi. 
 
V prvem delu je bilo pokazano, da fenomenologija kot metoda pomeni odmik od 
reduktivnih razlag. Geslo »nazaj k stvarem samim« ni poziv k empirizmu, temveč k 
poglobljenemu opisu, kako se pojavi kažejo zavesti. S pomočjo fenomenološke 
redukcije Husserl razvije možnost raziskave, ki se ne ujame v zanke naturalizma in 
psihologizma. Ključni pojem intencionalnosti, ki ga prevzame od Brentana, razlaga 
zavest kot zmeraj usmerjeno proti svetu, kot relacijsko in smiselno strukturo. Ti 
metodološki temelji ustvarijo prostor, v katerem lahko zavest analiziramo brez 
vnaprejšnje predpostavke, da jo je treba razložiti zgolj z vzroki ali mehanizmi. 
 
V nadaljevanju je bilo obravnavano, kako Husserl to metodo uporablja pri analizi 
zavesti. Njegova raziskava toka zavesti in časovne zavesti pokaže, da zavest ni 
skupek trenutkov, temveč dinamično polje, kjer se sedanjost, preteklost in 
prihodnost ves čas prepletajo. Intencionalna analiza pomena razkriva, da pomen ni 
zgolj subjektivna predstava, temveč idealna in intersubjektivna struktura, ki omogoča 
komunikacijo in skupni svet. Koncept horizontov zaznave in razmislek o 
interusubjektivnosti pa dodata razsežnost, ki zavest umešča v širši prostor skupnega 
doživljanja. Husserlova fenomenologija tako ni introspektivno umikanje vase, 
temveč raziskovanje pogojev, pod katerimi se svet sploh lahko pojavi kot smiseln in 
deljen. 
 
Merleau-Ponty je ta izhodišča razširil s postavitvijo telesa v središče fenomenološke 
analize. Njegova kritika kartezijanskega dualizma in poudarek na »živem telesu« sta 
pokazala, da zavest ni »oddaljeni opazovalec«, ampak je že od vsega začetka utelešena 



244 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

odprtost do sveta. Zaznava ni zbor podatkov, ki jih šele potem obdela um, temveč 
primarni način, kako smo v svetu. Ta obrat k telesnosti pomeni pomemben 
prispevek k sodobnim razpravam, saj odpira pot razumevanju zavesti kot 
prepletenosti telesa, sveta in drugih subjektov. V tem smislu Merleau-Ponty ni le 
nadaljevalec Husserla, temveč tudi inovator, ki je fenomenologijo usmeril proti 
problemom, ki so še danes v središču filozofije in kognitivnih znanosti. 
 
Zadnji del članka se osredotoča na problem takšnosti in na vprašanje, kako 
fenomenologija vstopa v dialog s sodobnimi pristopi. Takšnosti so kot subjektivna 
kvalitativna izkustva (»kako-je-biti«) pokazale na razpoko med tretjeosebnimi 
znanstvenimi opisi in prvoosebnim doživljanjem. Fenomenologija tukaj ponuja 
pomemben prispevek, saj takšnosti ne obravnava kot izolirane notranje entitete, 
temveč kot načine, kako se svet razkriva utelešenemu subjektu. To omogoča 
preseganje zastoja med subjektivizmom in objektivizmom: subjektivna izkušnja ni 
popolnoma nedostopna drugim, prav tako pa je ni mogoče v celoti ujeti v objektivni 
jezik nevroznanosti. 
 
Članek pokaže, da dokončnega odgovora na vprašanje zavesti ni. A prav to je njena 
moč: zavest je pojav, ki se izmika zaprtim definicijam in ki nas zmeraj znova vabi k 
ponovnim razmislekom. Fenomenološki pristop je dragocen predvsem zato, ker 
izkustvo »ostaja« zvesti in ne skuša prehitro zapreti vprašanj. Namesto da bi ponudila 
enotno teorijo zavesti, fenomenologija ustvarja prostor, kjer lahko različni vidiki – 
subjektivni, telesni, intersubjektivni in znanstveni – vstopijo v dialog. To je še 
posebej pomembno v sodobnem času, ko tehnologija in znanstveni dosežki pogosto 
težijo k redukciji kompleksnih pojavov na enodimenzionalne razlage. 
 
Fenomenologija s svojim poudarkom na doživljanju opozarja, da zavest ni zgolj 
predmet raziskave, ampak temelj našega bivanja v svetu. Vprašanje zavesti je zato 
vedno tudi vprašanje o tem, kdo smo, kako smo vpeti v svet in kako ga soustvarjamo 
z drugimi. Čeprav članek ni ponudil dokončnih rešitev, je bil cilj pokazati, da 
fenomenološka analiza ni le zgodovinski prispevek, ampak živ in aktualen način 
mišljenja, ki nas uči, da vsako razumevanje zavesti zahteva spoštovanje subjektivne 
dimenzije izkustva. Prav v tem je njen največji prispevek k sodobni filozofiji duha in 
k interdisciplinarnim razpravam, ki še vedno iščejo poti k razumevanju enega najbolj 
skrivnostnih vidikov človeškega življenja. 
 
 



R. A. Somer: Fenomenologija zavesti (Husserl, Merleau-Ponty in sodobne nevroznanosti) 245. 
 

 

Viri in literatura 
 
Britannica Editors. (2024, 11. julij). Echolocation. Encyclopedia Britannica. 

https://www.britannica.com/science/echolocation  
Britannica Editors. (2025, 15. december). Mind-body dualism. Encyclopedia Britannica. 

https://www.britannica.com/topic/mind-body-dualism 
Dennett, D. C. (1991). Consciousness Explained, Little, Brown and Company. 
Elsevier. (n. d. a). Intersubjectivity. ScienceDirect. Pridobljeno 28. 8. 2025 iz 

https://www.sciencedirect.com/topics/social-sciences/intersubjectivity. 
Elsevier. (n.d. b). Sonar system. ScienceDirect. Pridobljeno 28. 8. 2025 iz 

https://www.sciencedirect.com/topics/engineering/sonar-system 
Gallagher, S. (2013). How the Body Shapes the Mind. Oxford University Press. 
Husserl, E. (1997). Ideje za čisto fenomenologijo in fenomenološko filozofijo. Slovenska matica. 
Husserl, E. (2006). Izraz in pomen: raziskave k fenomenologiji in teoriji spoznanja. Nova revija. 
Merleau-Ponty, M. (2006). Fenomenologija zaznave. Študentska založba. 
Smith, D. W. (2018). Phenomenology. V E. N. Zalta (ur.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja 

poletje 2018). https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/phenomenology/  
Thompson, E. (2014). Waking, Dreaming, Being: Self and Consciousness in Neuroscience, Meditation, and 

Philosophy. Columbia University Press. 
Toadvine, T. (2025). Maurice Merleau-Ponty.  Merleau-Ponty. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ur.), The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja jesen 2025). 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2025/entries/merleau-ponty/  

Tye, M. (2025). Qualia, Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.) The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (izdaja jesen 2025).  
https://plato.stanford.edu/entries/qualia/ 

Varela, F. J., Thompson, E. in Rosch, E. (2017). Utelešeni um: kognitivna znanost in človeško izkustvo 
(prevod K. Armeni in S. Vörös). Krtina. 

Zahavi, D. (2003). Husserl's Phenomenology. Stanford University Press. 
Zahavi, D. (2019). Phenomenology: the Basics. Routledge. 
 
 
  



246 ANALIZA: FENOMENOLOGIJA.   
 

 

 
 
 




