ANALIZA

Let. 29, st. 2, str. 131-152, december 2025

Sprejeto
1.9.2025

Pregledano
30. 11. 2025

Izdano
31.12. 2025

Kljuéne besede
Aristotel,
seksizem,
multiseksizem,

spol,

feministicna filozofija

znanosti,

ANG1ZA

ARISTOTEL KOT MULTISEKSIST:
KONTEKSTUALNE IN METODOLOSKE DILEME
V RAZPRAVI O DEFINICIJI SEKSIZMA

BORIS VEZJAK

Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija
boris.vezjak@um.si

DOPISNI AVTOR
boris.vezjak@um.si

Izvlec¢ek Prispevek obravnava vprasanje Aristotelovega
seksizma z vidika sodobnih pojmovanj spola, znanosti in
epistemolosko odgovorne interpretacije. Izhaja iz teze, da
seksizem ni enodimenzionalen pojav, temvec
bioloskih, politicnih,
filozofskih in metafizicnih perspektiv, ki strukturirajo njegovo

njegov
kompleksen sistem vecplastnih, tj.
razumevanje
multiseksizma, ki
kontekstualnih oblik spolne asimetrije v Aristotelovem

narave in druzbe. S tem uvaja pojem

oznacuje  prepletenost  razlicnih
filozofskem in znanstvenem sistemu.Analiza pokaze, da
Aristotelova hierarhija med moskim in Zensko ni le ideoloska,
temve¢ globoko vpisana v njegov znanstveni aparat, v
koncepcijo narave, gibanja in teleologije. Clanek opozatja, da
razprava o Aristotelovem seksizmu ni vprasanje moralne
sodbe, temve¢ metodolosko vprasanje interpretacije: kako brati
filozofske in znanstvene koncepte, ki so zgodovinsko pogojeni,
ne da bi jih reducirali na sodobne normativne kategorije.
Prispevek s tem odpira troje klju¢nih razmislekov: (1) o vlogi
spola v Aristotelovi biologiji in metafiziki; (2) o epistemoloskih
dilemah feministicne filozofije znanosti pri interpretaciji
klasi¢nih
Aristotelove misli onkraj spolno hierarhi¢nih struktur. Cilj
pokazati, da Aristotela kot

tekstov; ter (3) o moznostih reinterpretacije

razprave je razumevanje

biologija, »multiseksista« ne pomeni zgolj kritike, temve¢ ponuja orodje
afizik . . . .
metatir, | za natancnejSo analizo zgodovinskih temeljev  spolne
interpretacija, . . . L
antiéna filozofija diferenciacije v zahodni misli.
https://doi.org/10.18690/analiza.29.2.131-152.2025
CC-BY, besedilo © Vezjak, 2025 &S

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna.
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,
dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0

Univerzitetna zalozba
Univerze v Mariboru



1 ANALIZA
AN(XII ZA Vol. 29, no. 2, pp. 131-152, December 2025

ARISTOTLE AS A MULTI-SEXIST: CONTEXTUAL
AND METHODOLOGICAL DILEMMAS IN THE
DEBATE OVER THE DEFINITION OF SEXISM

Accepted
BORIS VEZJAK 1.9.2025

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
bortis.vezjak@um.si Revised
30. 11. 2025

CORRESPONDING AUTHOR

boris.vezjak@um.si Published
31.12. 2025

Abstract The article examines the issue of Aristotle’s sexism
from the perspective of contemporary concepts of gender,
science, and epistemologically responsible interpretation.
Positing that his sexism is not one-dimensional, the author
introduces the concept of "multi-sexism" to describe the
complex biological, political, and metaphysical relationships
structuring his philosophical and scientific system. The analysis
reveals that Aristotle’s gender hierarchy is deeply ingrained in
his scientific framework, specifically regarding nature,
movement, and teleology. The article argues that the debate on
Aristotle's sexism is not about moral judgment, but rather a
methodological question of interpretation: how to read
historically conditioned philosophical and scientific concepts
without reducing them to contemporary normative categories.
Three key considerations are raised: (1) gender in Aristotle’s
biology and metaphysics; (2) epistemological dilemmas in
feminist philosophy of science in interpreting classical texts;

. A . . . Keywords
and (3) reinterpreting Aristotle beyond sexually hierarchical Asistode,
structures. The aim is to demonstrate that understanding sexism,

multi-sexism, gender,
Aristotle as a multi-sexist is not merely a criticism, but that this  feminist philosophy of

science,

approach offers a tool for a more precise analysis of the biolog
iology,
historical foundations of sexual differentiation in Western metaphysics,

interpretation,

thought.

ancient philosophy

https://doi.org/10.18690/analiza.29.2.131-152.2025

CC-BY, text © Vezjak, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 133

1 Uvod

Ostrednja teza pri¢ujocega prispevka je razclenitev moznih pristopov k razpravi o
Aristotelovem seksizmu in premislek o tem, kako sploh razumeti pojem seksizma v
kontekstu anti¢ne misli. Ceprav se Aristotelu pogosto ocita sistemati¢en in zato ne
zgolj naklju¢en seksizem, se pojem pogosto uporablja preve¢ generi¢no in
nerazclenjeno — brez razlikovanja med razlicnimi epistemoloskimi, druzbenimi in
znanstvenimi konteksti, v katerih njegovi pogledi nastopajo. Po drugi strani pa lahko
znotraj njegovega vecplastnega in Sirokega opusa prepoznamo ve¢ dimenzij, v
katerih se kazejo spolno asimetricne strukture: biolosko, politicno, eti¢no in
ontolosko. Postavlja se torej vprasanje v Sirokem diapazonu: Ali ga sploh lahko
oznac¢imo za seksista glede na sodobne definicije tega pojma na eni strani ali pa bi ga
morali razumeti kot misleca, pri katerem se pojavlja celo veckratni ali vecplastni

multiseksizem?

Sam bom zagovarjal stalisce, da je Aristotel seksist in da je njegov seksizem zagotovo
drugacen od sodobnih definicij, kjer se akterji obicajno ne trudijo utemeljiti svojih
pogledov na znanstveni ali psevdoznanstveni ravni, razen izjemoma (Vezjak, 2018),
prav tako pa ga najveckrat ne moremo nujno obtoziti mizoginije kot odkritega
sovrastva zensk, ceprav obstajajo tudi taki primeri ocitkov v stari Gréiji (Katz, 1992).
Povedano drugace, njegov seksizem ni emocionalno motiviran, ampak predvsem
znanstveno in filozofsko. Ko trdim, da je Aristotel seksist, merim §irse in preprosto
na neupraviceno neenako obravnavo moskega in zenskega spola, ker v njegovem
konceptualnem okviru nastopata zgolj moski in zenska kot binarni kategoriji. Ko
pravim, da je multiseksist, merim na neupraviceno obravnavo istega v razli¢nih
domenah in podrog¢jih. Ob tem nimam v mislih sodobnega seksizma, ki temelji na
predsodkih, stereotipih ali ideoloskih interesih, zaradi katerih ignorira ali selektivno
uporablja empiri¢ne podatke, hkrati pa nastopa kot zunanja ideoloska interpretacija
druzbe. Navajam kot primer: za Manne (2018) je scksizem ideoloski sistem
prepricanj, ki racionalizira, naturalizira in upravicuje spolno neenakost, zlasti z
razlago, zakaj so druzbene in politi¢ne hierarhije med spoloma pravilne, naravne ali
neizogibne. Pri Aristotelu je v izhodiS¢u integriran v njegovo naravoslovje in
metatiziko, pri cemer ne poskusa biti upravicevanje druzbenih praks, temvec poskus
razlage sveta. Ker pa je ta razlaga utemeljena na neenaki obravnavi spolov in izrazito
androcentri¢na, bi jo tezko poimenovali drugace kot s tem izrazom. V te smislu

sledim staliscu Witt (2024), da Aristotel ni enozna¢no seksist v sodobnem



ANALIZA:

134 .
DRUZBA IN POLITIKA

psiholoskem ali ideoloskem smislu, ampak je njegov seksizem strukturni, tj. vgrajen
v metafiziko, biologijo in teleologijo, ter funkcionalni, kjer so vloge normativno

dolocene po telosu, ni pa nujno mizogin, predsodkoven ali motiviran s sovrastvom.

Razpravo o multiseksizmu bi lahko metodolosko zamejili na razpravo o (1)
upravicenosti ocitkov: Je bil Aristotel res seksist in mizogin in je trditev pravilna,
poenostavliena ali pretirana?; nato na razpravo o (2) definiciji: Ce trdimo, da je bil
seksist, na kaj s tem merimo? Kaj pomeni reci, da je bil tak in kaksen seksizem imamo
s tem v mislih; nato na razpravo o (3) podrocju: Na katera disciplinarna dela se ta
trditev nanasa in ali je bil seksist v polju biologije, filozofije narave, politike,
metafizike, filozofije? Je sploh smiselno locevati seksizme znotraj teh podrocij?; nato
na razpravo o (4) nezadostnem znanju kot izvoru napac¢nih prepricanj: Ali lahko
trditev, da je bil seksist, upravicimo s tem, da je sledil napa¢nim znanstvenim
razlagam in je preprosto premalo vedel o biologiji spola in drugih podrocjih?; in
kon¢no na razpravo o (5) vprasanju kriterija: Je za to, da bi znanstveniku njegovega
kova ocitali seksizem, potreben nek enoten teoretski pogled ali za opis zadostuje

nekaj njegovih neposrecenih domislic?

Stalis¢a so razli¢na in veckrat neizprosna v obsodbah tudi glede mizoginije. Keuls
(1993, str. 400) zelo obtozujoce zapise: »Aristotel je eden najostrejsih mizoginov
vseh casov, obseden s potrebo, da dokaze, da zenske pri razmnozevanju nimajo
nobene genetske vloge.« Avtorica seveda ni osamljena. Tudi Freeland (1994, str.

145-46) nedvoumno in brez zadrzkov opise njegov seksizem:

»Aristotel trdi, da je pogum moskega utemeljen v poveljevanju, medtem ko je pogum
zenske utemeljen v pokoravanju; da 'snov hrepeni po obliki, kakor Zenska po
moskem in grdo po lepem'; da imajo zenske manj zob kakor moski; da je Zenska
nepopoln moski ali 'tako reko¢ deformacija', ki k nastanku potomstva prispeva snov,
ne pa tudi oblike; da je 'Zenska nasploh morda manjvredno bitje'; ter da so zenski liki

v tragediji neustrezni, kadar so prikazani kot preve¢ pogumni ali preve¢ inteligentni.«

V delih, kot so Metafizika, Politika, Nikomahova etikain O nastajanju Zivih bitij, Aristotel
oblikuje teoretske modele, ki prepletajo metafiziko, filozofijo narave, biologijo, etiko
in politi¢no teorijo. Vprasanje seksizma se pri njem zato nujno pojavlja v okviru, kjer
so bioloske, epistemoloske in ontoloske predpostavke nelocljivo povezane. Ce

seksizem razumemo kot sistematicno hierarhizacijo spolov, utemeljeno na



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 135

domnevni naravni ali racionalni manjvrednosti zensk, potem moramo pri Aristotelu
razlikovati med razlicnimi ravami: biolosko, intelektualno, druzbeno, politicno in
metafizi¢no, hkrati pa tudi upostevati, da so te med seboj prepletene in povezane na
nacin, da podroc¢ja prehajajo eno v drugo. Njegov odnos do Zensk zato ni le izraz
osebnega prepricanja ali kulturne norme, temve¢ del njegovega znanstvenega

aparata, tj. nacina, kako koncipira naravo, gibanje, funkcijo in teleologijo zivih bitij.

To odpira pomembna metodoloska vprasanja: V kolik§ni meri so njegovi znanstveni
modeli neodvisni od spolno zaznamovanih predpostavk in kako jih lahko
interpretiramo v sodobnem kontekstu brez morda anahronisticne moralne sodbe?
V pricujo¢em clanku zato analiziram njegove poglede na Zenski spol v
zgodovinskem in teoretskem okviru ter se osredotocam na znanstvene vidike dilem,
kjer je bil viden vpliv njegove biologije na kasnejSe razumevanje spolne razlike;
metodoloske izzive, ki jih njegovi koncepti predstavljajo feministi¢ni filozofiji
znanosti; ter vprasanje, ali je mogoce Aristotelovo misel reinterpretirati brez
ponovnega utrjevanja spolnih hierarhij, inherentnih njegovi metafiziki. Naloga je
zato analizirati primarne zgodovinske vire s ciljem pokazati, kako Aristotelov
multiseksizem, kot bom to poimenoval, razumljen kot preplet ve¢ kontekstualnih
oblik spolne asimetrije, Se vedno vpliva na sodobne razprave o spolu, naravi in

epistemoloskih okvirih znanstvenega misljenja.
2 Zgodovinski in filozofski kontekst

Trdil bom, da lahko pri Aristotelu izpeljemo shemo razli¢nih argumentov, s katerimi
bomo dokazovali ali zavracali, da je seksist na ve¢ nacinov, zato bom obravnaval
nastete moznosti razprave, po katerih ga lahko $tejemo za tak$nega skozi naslednje
podrocne pristope: (1) bioloski argument, (2) metafizi¢ni argument, (3) psiholoski
argument, (4) politicni argument, (5) normativni argument in (6) teleoloski argument.
Ce se izkaze, da je Aristotel seksist, bo nujno pokazati, na katerega od nastetih
nacinov ali argumentov je. Ce se pokaze, da je na ve¢ kot en nacin, bom temu rekel,
da je multiseksist — v tem primeru bo torej seksist na ve¢ nacinov kot enega. Da bi
zavrnili moznost opisa Aristotela kot seksista v polnem smislu, bi morali zavrniti vse
nastete argumente, zato bo njegov seksizem obveljal, ¢e obvelja najmanj en
argument. Trdil bom, da je vsaj za nekatere od teh mogoce zagovarjati njegov

seksizem in da je taksnih primerov vec.



ANALIZA:

136 .
DRUZBA IN POLITIKA

3 Bioloski argument

Bioloski argument za manjvrednost Zzensk predstavlja enega najprepoznavnejsih in
hkrati najvplivnejsih vidikov seksizma pri Aristotelu v zgodovini zahodne misli
(Deslauriers, 2009). Njegova posebnost je v tem, da se ne opira zgolj na druzbene
konvencije ali moralne presoje, temvec se predstavlja kot znanstveno utemeljena
razlaga naravnega reda. Prav zaradi te navidezne empiricnosti je imel izjemno
dolgorocen vpliv: bioloska razlaga je delovala kot legitimacija ontoloskih, eti¢nih in
politicnih hierarhij ter omogocila, da se druzbena neenakost predstavi kot naravna
in nujna. Kot opozarja Genevieve Lloyd (1984), se v taksnih primerih pojem narave
ni uporabljal kot omejitev oblasti, temve¢ kot sredstvo njene filozofske utemeljitve;
sodobne atistotelovske interpretacije pa poudarjajo, da bioloske predpostavke pri

Aristotelu niso nevtralno opisne, temve¢ normativno vgrajene v $irsi sistem
metatizike in politike (Deslauriers, 2009; Connell, 2016).

V srediS¢u tega argumenta stoji Aristotelova razlaga razmnozevanja, razvita
predvsem v njegovem O nastajanjun Fivibh bitij (De generatione animalinm), kjer iztrecno
zapise, da je zenska »nepopoln moski« (737a27-28): »Kajti Zenska je kakor nepopoln
(nedokoncan) moski (1 yap Ofkewn Gg Bppev drerés éotv).« Kot poudatja Deslauriers
(2022), ta trditev nikakor ni misljena metaforicno ali retori¢no, temvec izhaja iz
sistematicne razlage spolnega razmnozevanja, ki temelji na strogi delitvi med
aktivnim in pasivnim principom; mosko seme nastopa kot nosilec oblike in gibanja,
zenska pa kot materialna podlaga ali substrat: »10 pév onépua Tapéyet v €id0g kai Thv
apynv tig kwijoewg, 1 8¢ BfAew Ty SAnv« (De generatione animalinm, 729a-b). Ta snov je
dodatno konkretizirana kot menstrualna kri (to kotapivie; 727b—728a), ki nima

oblikovalne ali gibalne modi, temvec sluzi izklju¢no kot hranilna snov.

Anatomska razlika, zaradi katere je neko Zivo bitje moskega ali Zenskega spola,
doloca sestava delov. Aristotel dokazuje, da je klju¢na ena snov: spermalna tekocina
in ta doloca spolno identiteto. Spol je dolocen glede na sposobnost pretvorbe hranil
v spermo in pretvorba hranil je odvisna od naravne toplote. Vecja je toplota, visja je
sposobnost pretvorbe. Ker je spol organizma dolocen z naravno toploto, Aristotel
sklepa, da izvor spola lezi v srcu, kajti kri tece skozi srce proti organom in tkivom
(Henry, 2007, str. 250-251). Toda tista kri, ki ostane v srcu, se nato pretvori v
spermo. To lahko storita oba, moski in zenska — oba tvorita seme. Ker pa ima Zenska

nizjo naravno toploto kot moski, saj je sibkejsa, je zato nesposobna pretvorbe krvi



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 137

vanjo. Ker se kri ne spremeni v semensko tekocino, zapusti telo v obliki
menstruacije, ki je tudi hladnejsa in koli¢insko vecja. Razlog, zakaj se rodi zenska,
Aristotel pojasni s fiziolosko pomanjkljivostjo: zensko telo naj bi bilo hladnejse in
manj sposobno proizvesti zadostno toploto, potrebno za popolno udejanjenje oblike

(81&x T T0D Beppod ENewywv; De generatione animalium, 7137a).

Kot ugotavlja Mayhew (2004, str. 152—155), je toplota v Aristotelovi biologiji pogoj
za popolno udejanjenje oblike, zato hladnost neposredno pomeni ontolosko in
biolosko manjo popolnost. Zenska je tako razumljena kot nekakSen rezultat
nepopolnega bioloskega procesa. Ta domnevna manjvrednost, tokrat biolosko
utemeljena, se po Aristotelu kaze tudi v drugih telesnih lastnostih, med drugim v
sicer znanstveno napacni trditvi, da imajo Zenske manj zob kot moski (ai yvvoixeg
OMyovg 636vtag &xovowv; Historia animalinm, 501b19). Kot opozarja Lloyd (1984), ta
empiri¢na zmota razkriva, kako mocno so Aristotelova opazovanja ze vnaprej

obarvana z metafizi¢nimi in normativnimi predpostavkami.

Bioloski argument je nelocljivo povezan z Aristotelovim naukom o hilomorfizmu,
saj ziva bitja razume kot enotnost snovi (¥An) in oblike (nopen ali €idog), pri cemer
ima oblika ontolosko in vzro¢no prednost, o ¢emer beremo v Metafiziki (1032b—
1033a). Dusa kot oblika organizira telo in usmerja njegove funkcije k doseganju
konénega cilja (téhog), o Cemer piSe v spisu O dusi (De anima, 412a19-b5). V
razmnozevanju se ta metafiziéni okvir ponovi v zmanjsani, a strukturno enaki obliki:
moski nastopa kot nosilec oblike, gibanja in dejanskosti (évépyewr), zenska pa kot
pripravljena snov, ki je vezana na element (z)moznosti (Sovaug) (Deslauriers, 2022).
Pomembna posledica tega je, da bioloske razlike, kar se nato ujame z drugimi registri
razprave, niso zgolj opisne, temve¢ tudi normativne in ne zgolj eticne. Ker je moski
opredeljen kot aktivni in oblikovalni princip, je hkrati predstavljen kot naravni
nosilec razumskosti, vladanja in politicne oblasti, zenska pa kot podporni
razmnozevalni element (Po/itika, 1254b; 1260a). Bioloski argument tako neposredno
pripelje do politicnega in normativnega sklepa, da zenske ne morejo biti polnopravne

nosilke drzavljanstva in javnega odlocanja (Mulgan, 1994).

Tradicija feministicne kritike tak argument razkrivajo kot paradigmaticen primer
znanstvenega seksizma. Ze Lloyd (1984) opozatja, da je Aristotel s svojo biologijo
zagotovil »standardne« dokaze v zgodovini zahodne misli za manjvrednost zensk, ki

so stoletja oblikovali medicinski, teoloski in filozofski diskurz. Podobno ga Thomas



ANALIZA:

138 .
DRUZBA IN POLITIKA

(2023) oceni za »globoko seksisticnega, saj je njegova biologija prepletla empiricne
opise z ideoloskimi predpostavkami in tako trajno obremenila epistemoloske temelje
evropske znanosti. Razlika med aktivno obliko in pasivno snovjo se pri Aristotelu
najprej pojavi kot bioloska hipoteza, vendar je hkrati strogo umescena v $irsi
metafizi¢ni okvir, ki strukturira njegovo razumevanje narave kot ciljno urejenega

reda.

Prav zato bioloskega vidika ni mogoce odpisati kot obrobnega ali zgolj zgodovinsko
pogojenega: komentatorji opozarjajo, da njegova biologija ne deluje nevtralno
opisno, temve¢ normativno podpira hierarhicno razvrstitev spolov. Bioloski
seksizem pri Aristotelu tako ni nakljucni lapsus, temve¢ strukturni element njegove
filozofije, ki povezuje biologijo, metafiziko in teleologijo v enoten razlagalni sistem
(Deslauriers, 2009; 2022; Trott, 2024). Biologija tu deluje kot most med metafiziko
in politiko, s katerim se druzbena hierarhija »naturalizira« in normativno utrdi kot
del naravnega reda. Zato je tezko zanikati, da Aristotel v opisanem smislu ni bioloski
seksist, vendar s pridrzkom, da je njegov seksizem vpet v $irSo shemo prepricanj, ki
se medsebojno pogojujejo. To, da ni prezitljiv do zZensk v smislu pricakovane

sodobne definicije, nas $e ne odveze od tega, da ga ne bi jemali za tak$nega.
4 Metafizi¢ni argument

Metafizi¢ni argument predstavlja najglobljo in hkrati najbolj radikalno raven
Aristotelove utemeljitve spolne hierarhije. Medtem ko psiholoski, politicni in
normativni argumenti delujejo na ravni znacajskih lastnosti, druzbenih vlog in
eticnih zapovedi, metafizicni argument posega v samo strukturo bivajocega (10 6v).
S tovrstno metafiziko utemeljitev spolne neenakosti ni ve¢ odvisna od vzgoje,
zakonov ali institucij, temvec je zasidrana v samem pojmovanju biti, oblike in narave.
Zato ima tak argument pri Aristotelu odlodilno tezo: ¢e je zZenska ontolosko
pomanjkljiva, so vse nadaljnje oblike njene podtejenosti zgolj nujne posledice te

temeljne danosti.

Jedro tega argumenta je Aristotelova metafizika oblike (poper, €idog) in snovi (¥in). V
Metafiziki (102922—12) Aristotel razvije staliSce, da je resni¢na bit oziroma bitnost
(ovoia) sestavljena iz oblike in snovi, vendar ima oblika ontolosko prednost. Oblika
je tisto, kar bitju oziroma bitnosti daje doloCenost v udejanjenju in dovrSenosti

(dvépyewr) in namen, medtem ko je snov zgolj (z)moznost (Sovawg), ki brez oblike



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 139

ostaja neizpolnjena in nedolocena. Stopnje bivanja se zato hierarhi¢no razvrscajo
glede na mero udelezenosti v obliki in aktualnosti: bolj kot je bitje udejanjeno kot

oblika, visje mesto zaseda v ontoloskem redu.

To metafizi¢no razlikovanje Aristotel neposredno prenese v svojo biologijo, zlasti v
prej navedenem delu O nastajanju Zivib bitij, kjer pojasni razmnozevanje v strogo
hilomorfnih kategorijah: moski prispeva oblikovalni in gibajoci vzrok (&pyn tii
kwhcemg), zenska pa zgolj materialno podlago. Mosko seme vsebuje obliko (gidog) in
princip udejanjenja in dovrsenosti, medtem ko zensko telo nudi snov v obliki
menstrualne krvi (té kotapivia), v kateri se oblika uresni¢uje. Zenska je v tem procesu
zvedena na pasivni princip, ki sam po sebi ne more proizvesti popolnega udejanjenja
oblike. Na tej podlagi Aristotel razvije eno svojih najbolj spornih in daljnoseznih
trditev. Videli smo, da v O nastajanju Zivih bitij (137a27-28) zapise, da je zenska &ppev
dredeg — »nepopoln« ali »nedokoncan« moski, toda razlog za to vidi v pomanjkanju
toplote (Beppotg), ki je potrebna za popolno uresnicenje moske oblike v
embrionalnem razvoju. Zenska tako nastane kot rezultat neuspeha v procesu
metafizi¢nega oziroma ontoloskega udejanjenja in dovrsitve: oblika se ne udejanji v

celoti, temve¢ obstane na nizji stopnji realizacije.

Ta trditev ni zgolj bioloska hipoteza, temve¢ ima globoke metafizi¢ne vzroke in
posledice, zato jo moramo obravnavati v obeh smereh. Ce je oblika merilo bitnost,
popolnosti in dejavnosti, potem bitje, ki ne utelesa polne oblike, zaseda niZjo stopnjo
v hierarhiji bivajocega. Zenska je zato metafizicno umeicena blizje snovi,
(zymoznosti in pasivnosti, moski pa blizje obliki, udejanjenju in dejavnosti. Spolna
razlika se v Aristotelovem sistemu tako prevede v metafizi¢no asimetrijo. Kljucno
je, da sam to hierarhijo razume kot naravno (gboe) in ne kot druzbeno ali kulturno
pogojeno; s tem je metafizicna neenakost vpisana v strukturo narave same. Tako kot
je oblika nadrejena snovi, je moski nadrejen zenski; tako kot je udejanjenje nadrejeno
(zymoznosti, je aktivni princip nadrejen pasivnemu. Kasneje bomo videli, da
metafizika v kombinaciji z biologijo tu neposredno legitimira tudi etiko in politiko:
tisti, ki so ontolo$ko blizje obliki, so po naravi poklicani k vladanju, odlocanju in

normativni avtoriteti vladanja (kopiog).

Sodobni interpreti Aristotela vcasih opozatjajo, da filozof Zenskam ne odreka
cloveske duse ali razumskosti v celoti. Vendar, kot poudarjajo Witt in drugi (2025),

je ontoloska pomanjkljivost zensk v njegovem sistemu strukturna in vseobsegajoca.



ANALIZA:

140 .
DRUZBA IN POLITIKA

Ne gre za empiricno razliko v posameznih sposobnostih, temve¢ za nizjo
udelezenost v samem nacelu oblike, ki je temelj bitnosti. To pomeni, da je Zenska
metafizi¢no manj »polna« oblika bivanja, ne le druzbeno ali politicho omejen subjekt.
Feministicna filozofija v tem prepoznava paradigmati¢en primer ontoloskega
seksizma. Trott (2024) opozatja, da Aristotelov pojem oblike tudi ni nevtralna
metafizi¢na kategorija, ampak ima normativno strukturo, ki je pogosto povezana s
tradicionalnimi spolnimi razlikami; Zenske ne razume kot zgolj drugacne, temvec kot
ontolosko manj popolno, saj je povezana s snovjo kot nepopolno udejanjenostjo —

odvzeta ji je normativna vloga, ki je vezana na obliko, razum in politi¢no avtoriteto.

Podobno Ze Lloyd (1984) pokaze, kako zahodna metafizika sistemati¢no povezuje
razumskost z moskostjo, zenskost pa s telesnostjo, snovjo in neoblikovanostjo.
Aristotelov metafizicni argument je s tem eden najzgodnejsih in najvplivnejsih
primerov te tradicije: Zenska ni le druzbeno ali politicno podrejena, temvec je
razumljena kot ontolosko manj polna oblika bivajocega. S tem je metafizicni
argument zavzel posebno mesto v Aristotelovi teoriji spolne hierarhije. Medtem ko
bi psiholoske ali politi¢ne razlike lahko vsaj teoreticno odpravili z drugac¢no vzgojo
ali morda institucionalnimi reformami, metafizicna pomanjkljivost tega ne dopusca.
Ce je Zenska po sami svoji biti manj popolna, potem njena izkljuditev iz oblasti,
odlocanja in vladanja ni kriviéna neenakost, temve¢ logicna posledica metafizi¢nega

reda, ki ostaja zacementirana.

1z sodobnega filozofskega vidika je tak pogled nevzdrzen, ker so njegove bioloske
predpostavke empiricno napacne, metafizicne kategorije pa normativno pristranske,
vendar navzlic temu njegova zgodovinska pomembnost ostaja odlocilna, ce
opazujemo njegov vpliv na tradicijo. Aristotelov metafizi¢ni argument je zato eden
kljuénih temeljev, na katerih so se stoletja gradile teorije tako reko¢ »naravno«

dolocene spolne neenakosti, od sholastike do zgodnje moderne politicne misli.
5 Psiholoski argument

Psiholoski argument za spolno hierarhijo pri Aristotelu temelji na domnevnih
razlikah v znacajskih in dusevnih zmoznostih med moskimi in Zenskami, ki jih
razume kot naravne, trajne in normativno relevantne (Deslauriers, 2022, str. 132—
140). Aristotelova eti¢na in politiéna teorija predpostavlja, da sposobnost vladanja ni

odvisna zgolj od posedovanja razuma (Adyog), temve¢ od njegove zmoznosti



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 141

normativnega usmerjanja delovanja, tj. od »poveljevanja« razuma nad Zzeljami,

strastmi in nasimi odloc¢itvami.

Kljuéni tekst za razumevanje tega argumenta je Po/itika 1260a, kjer Aristotel zapise,
da ima zenska sicer premisljevalni del duse (10 Bovievtikov), vendar je ta »axopdve, kar
pomeni, da je brez teze, avtoritete ali brez zapovedujoce moci. Ta formulacija je
bistvena: Aristotel Zenskam ne odreka razuma kot takega, temvec trdi, da njihov
razum nima lastnosti kdpog, tj. normativne in zapovedujoce moci, ki bi mu
omogocala vladanje, bodisi nad drugimi bodisi v polnem smislu nad samim seboj
(Mulgan, 1994). Razlikovanje med razumom, ki je zgolj prisoten, in razumom, ki je
avtoritativen, je osrednje za Aristotelovo psiholosko utemeljitev seksizma. Moski
razum je po njegovem mnenju kvpog, vladajoc in zapovedujo¢, medtem ko je Zenski
razum pasiven, dovzeten in podvrzen vplivu strasti oziroma custev. Ta razlika
neposredno vpliva na dostop do prakticne modrosti (ppovnorg), ki je pri Aristotelu
osrednja vrlina politicnega subjekta. Omenjena phronesis namre¢ ni zgolj kognitivna
sposobnost, temve¢ zmoznost pravilnega presojanja in odlocanja v konkretnih

okolis¢inah, ki zahteva stabilnost znacaja, samonadzor in odlo¢nost.

Connell (2016) nas spomni na naslednji psiholoski opis v Historia animalinm (608b8—
15), kjer Aristotel na podlagi razlage, da je zenska hladnejsa od moskega, zapise:
»Zenska je bolj socutna in bolj jokava od moskega, bolj ljubosumna in bolj nergaska,
bolj zmerjajoca in bolj zbujajoca pozornost (Awmep yoviy Gvdpog éhenpovéstepov kai
apidokpy pdrdov, &t 6¢ @BovepmdtepOV Kol HEPYILOpOTEPOV, KOl @LAOAOIdOpOV pdAAOV Kol
manktikdrepov).« Tudi sicer zenskam pogosto pripisuje vecjo nagnjenost k custvom
(m66n) in socutju, kar razume kot psiholosko sibkost, ki vodi v stanje $ibke volje in
nekontrole (éxpacia), ki je nezmoznost doslednega ravnanja v skladu z razumno
presojo. Nasprotje temu je éykpareio, samoobvladanost, ki je pogoj za avtoritativno
delovanje in vladanje drugim. Ker naj bi Zenske po Aristotelu tezje obvladovale
strasti, so z njegovega vidika manj primerne za stratesko razmisljanje, deliberacijo in
politicno odlocanje (Mulgan, 1994). Na tej osnovi Aristotel sklepa, da zenske niso
primerne za javno in politicno sfero (mokig), temvec so naravno umescene v zasebno
sfero gospodinjstva (olkog). Tam naj bi njihove viline, zmernost (cogpocivn),
skrbnost in custvena povezanost, sluzile ohranjanju reda in harmonije v druzini, ne
pa samostojnemu normativnemu odloc¢anju. Psiholoski argument tako deluje kot
utemeljitev specificne delitve dela, ki je hkrati moralna in politicna (Deslautiers,
2009).



ANALIZA:

142 .
DRUZBA IN POLITIKA

Sodobne feministicne kritike jemljemo takSen argument za osrednji mehanizem
naturalizacije patriarhalne oblasti z opozorili, da Aristotel Zensk ne obravnava zgolj
kot druzbeno podrejene, temve¢ kot funkcionalno nepopolne subjekte, kar ima
neposredne posledice za njegovo psihologijo, etiko in politiko. V bioloskih spisih
jih, kot smo videli, opisuje kot »nepopolne« oziroma »nedokoncane« moske (&ppev
dreleg), kar se nato prenese v razumevanje njthovih dusevnih zmoznosti. Pomembno
dopolnilo k tej kritiki ponuja Lloyd (1984), ki poudarja, da je Aristotelov pojem
razumskosti izrazito normativen in politicno selektiven. Lastnosti, kot so odlo¢nost,
avtoriteta in samonadzor Aristotel obravnava kot naravno moske, ¢eprav gre po
sodobnih merilih za zmoznosti, ki so moc¢no odvisne od vzgoje, druzbenih vlog in
institucionalnega dostopa do moci. Psihologija tako ne meri dejanskih sposobnosti
posameznikov, temve¢ vnaprej doloc¢a, kdo sploh lahko steje kot polnopravni
moralni in politicni subjekt. Tudi Connell (2021) ugotavlja, da Aristotel zensk ne
razume kot intelektualno povsem nesposobnih; njihov temperament naj bi bil celo
blazji in bolj dovzeten za moralno oblikovanje. Toda prav ta »blagost« postane razlog
za njihovo podrejenost. Izraz axvpdv deluje kot konceptualna zapora: kot receno,
zenskam ne odreka razuma, temvec jim odreka poveljujoco avtoriteto razuma, kar

je v Aristotelovi etiki odlocilno.

Psiholoski argument ima zato dvojno funkcijo. Po eni strani pojasnjuje v Politiki,
zakaj naj bi bila moska dominacija naravna (¢voey;, 1254b13-14), po drugi strani pa
jo legitimira kot praviéno in kotistno za celoto (td kowdv ayadév; 1252a1-7). Zenske
niso izkljucene iz javne sfere zaradi zgodovinskih okolis¢in, temve¢ vsaj deloma
zaradi domnevno nespremenljive notranje psiholoske strukture. Prav v tem se znova
kaze kompleksnost Aristotelovega seksizma: njegova teorija ne reproducira zgolj
predsodkov, temvec jih filozofsko sistematizira in normativnho dodatno utrdi.
Sodobna eti¢na teorija, feministicna epistemologija in politicna filozofija taksne
»esencialisticne« predpostavke zavracajo, zaradi cesar Aristotelov psiholoski
argument danes deluje kot paradigmaticen primer, kako lahko filozofska psihologija
sluzi legitimaciji neenakosti, kadar so empiricne razlike preoblikovane v

vrednotenjske hierarhije.



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 143

6 Politi¢ni argument

Politicni argument za spolno hierarhijo pri Aristotelu izhaja iz njegove temeljne
koncepcije druzine oziroma gospodinjstva (oikog) kot prototipa politiéne skupnosti
(mohg), o Cemer pise v Politiki (1252a—1253a). Aristotel razume gospodinjstvo kot
mikrokosmos politicnega reda, v katerem so razmerja vladanja in podrejenosti ze
»naravno« vzpostavljena in zato sluzijo kot model za §irSo organizacijo skupnosti
(Mulgan, 1994). Razmerje med oikos in polis ni zgolj analogno, temve¢ normativno:
ker je polis razsirjena oblika gospodinjstva, se hierarhije iz zasebne sfere prenesejo v

javno, s ¢cimer se spolna neenakost predstavi kot strukturna nujnost politicnega reda.

V Politiki (1252a—1254b) Aristotel sistematicno obravnava tri temeljna razmerja v
gospodinjstvu: razmetje med gospodatjem in suznjem, med mozem in Zeno ter med
ocetom in otroki. Ta razmerja razume kot naravna (pvoer), ne kot zgodovinsko
nakljucna ali druzbeno pogojena. Moz (4vnp) naravno vlada zeni (yovi}), oce otrokom
in gospodar suznjem; prav ta matrica naj bi kazala, da je politicno vladanje (apyn)
nujno hierarhi¢no in teleolosko usmerjena k skupnemu cilju (téhog) skupnosti
(Mulgan, 1994). V tem smislu aristotelovska politika ne izhaja iz enakosti, temvec iz
diferencirane razdelitve funkcij glede na domnevno sposobnost vladanja. Eden od
dodatnih ocitkov Atistotelu je lahko, da je jasno razumel in obravnaval zenske kot
manjvreden spol, ket je zgolj interpretiral znanstvena opazanja svojega Casa, vendar
je pri tem imel boljse zglede, ki pa jim ni sledil. Njegov ucitelj Platon je v Drgavi
(4562) radikalno spodbujal enakost moznosti obeh spolov, ¢es da morajo Zenske v
idealni drzavi zasesti druzbene vloge, ki so enake (ali priblizno enake) tistim, ki jih
imajo moski: »Torej za ¢uvanje polisa tako pri Zenski kot pri moskem obstajajo enake
naravne sposobnosti, samo da so pti prvih vedje, pri drugih pa manjSe.« Za neke
vrste spolno enakost se zavzame tudi v dialogu Menon (73a), saj pripise enake vrline

moskim in Zenskam:

»Ali se bo krepost v ¢em razlikovala, kolikor pa¢ je krepost, najsi biva v decku ali
starcu, zenski ali moskem? /.../ Torej oba, tako moski kot zenska, potrebujeta isto,
¢e naj bosta dobra, namre¢ pravi¢nost in premisljenost. ... Gotovo pa ne bi bili dobri
na isti nacin, ¢e njihova krepost ne bi bila ista. /.../ Torej je krepost vseh ista.«

Vendar po drugi strani Aristotel v Politiki (1260a20) razlikuje med moskimi in
zenskimi vrlinami, recimo takrat, ko omenja zmernost: »In umerjenost (cogpocivn)

zenskega in moskega ni ista, niti pogum in pravicnost, kakor je menil Sokrat, ampak



ANALIZA:

144 .
DRUZBA IN POLITIKA

je pogum moskega vladarski pogum, pogum Zenska pa sluzabniski pogum, in
podobno je tudi pri drugih vrlinah.« Glede sposobnosti vladanja najdemo kljucni
odlomek v Politiki (1254b), ki jasno izraza razliko: »Dalje je v odnosu med moskim
in zensko eden po naravi boljsi, drug pa slabsi, eden vlada, drug se podteja (6 dvip
puév @loet kpeittav, 1 88 yovi yeipav: 6 pév dpymv, 1 88 dpyopévn).« Ta izjava ni zgolj opisna,
temvec izrazito normativna, kot ugotavljajo razlicni avtorji (Deslauriers, 2022; Trott,
2024): Aristotel spolno hierarhijo vgradi v teleoloski red narave, v katerem moski
utelesajo vladarski, aktivni in razumski princip, zenske pa podporni, vzdrzevalni in
podrejeni. Zato je izkljucitev Zensk iz politicne moci zanj skladna z naravnim
zakonom in ne zahteva dodatne utemeljitve v pravu. Politicno delovanje v smislu
premisljanja, odlocanja in javnega udejanjanja vtline je rezervirano za tiste, ki naj bi
posedovali polno razumsko avtonomijo, zato Aristotel Zensk ne razume kot

polnopravnih nosilk drzavljanstva (morimg).

Na tej osnovi Aristotel izpelje tudi $irSo vrednotenjsko delitev sfer. Ker je politicna
dejavnost prostor javnega udejanjanja vrline in razumske presoje, se zenske usmerijo
v zasebno sfero, ki jo implicira oikos: razmnozevanje, vzgoja potomcev in notranje
upravljanje gospodinjstva. Taksna delitev ni nevtralna, temve¢ spolno kodirana:
javna sfera pripada moskim (razum, oblast, premisljanje), zasebna pa zenskam (skrb,
razmnozevanje, vzdrzevanje druzinskega okolja). Kot poudatja Deslauriers (2022),
Aristotel pri tem naravne razlike pretvori v sfero politicnega izkljucevanja in
lastnosti, ki so v veliki meri rezultat vzgoje in institucionalne ureditve, in jih prikaze

kot naravne danosti, kar omogoca ohranjanje neenakosti.

Posebej pomenljiva je Aristotelova primerjava med Grki in barbari v Po/itiki (1252b).
Grsko druzbeno prakso predstavi kot civilizirano, ker razlikuje med Zenskami in
suznji, medtem ko naj bi bile v barbarskih druzbah Zenske izenacene s suznji zaradi
odsotnosti naravnega vladarja (¢pvoet dpywv). Ta kontrast dodatno utrjuje idejo moske
vladavine kot univerzalnega naravnega nacela in hkrati legitimira grsko nadvlado kot
izraz kulturne vecvrednosti; seksizem in etnocentrizem se tako spojita v enoten
ideoloski sklop (Saxonhouse, 1984).

Nekateri razlagalci Aristotela so do teh stalis¢ izrazito kriticni. Mulgan (1994) pokaze,
da Aristotel hierarhije iz gospodinjstva normativno prenese v politicno sfero in jih
razume kot naravni pogoj stabilnosti skupnosti. Deslauriers (2009; 2022) poudarja,

da so zenske sicer del polisa, vendar brez polnega politicnega statusa, saj jim je



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 145

odvzeta premisljevalna in oblastna funkcija, ki opredeljuje drzavljanstvo. Tudi
Saxonhouse (1984; 1992) Aristotelovo teotijo razume kot ideoloski odgovor na
napetosti grske demokracije: izkljucitev Zensk iz javne sfere omogoca stabilizacijo

politicnega reda, ki sicer razglasa enakost, a jo omejuje na moske drzavljane.

V tem smislu Aristotelova politi¢na teorija ne le odraza patriarhalne strukture anticne
Grdije, temvec jo filozofsko utrjuje in legitimira. Spolna hierarhija je vsaj deloma v
jedru njegove politicne antropologije, kjer se ontologija, etika in politika zdruzijo v
normativni sistem, ki Zenskam sistemati¢no odreka politicno avtonomijo. Prav zato
sodobna feministicna politicna filozofija Aristotela obravnava kot kljuéni
zgodovinski primer, kako se lahko filozofija uporabi za »naturalizacijo« neenakosti:
kriticno branje njegovega pristopa razkrije mehanizme, s katerimi se politicna oblast
predstavlja kot »naravna« in zato tudi moralno nedotakljiva (Okin, 1979;
Saxonhouse, 1992; Deslauriers, 2022).

7 Normativni argument

Normativni argument za spolno hierarhijo pri Aristotelu predstavlja sklepno in
hkrati najbolj zapovedujoco razseznost njegove teorije. Psiholoski argument
utemeljuje, zakaj so zZenske domnevno manj primerne za politicno delovanje,
politicni argument pojasnjuje, kako se ta neenakost institucionalno uredi, normativni
argument pa odgovarja na vprasanje, kaksne bi stvari morale biti. Gre torej za
vrednotenjski in deloma eti¢ni argument, ki ne ostaja na ravni opisa narave ali
druzbene realnosti, temve¢ predpisuje pravilno razdelitev vlog kot moralno dolznost
(Deslauriers, 2022). Aristotelova normativna etika je zasnovana teleolosko. Vsako
bitje ima svoj naravni cilj (téhog), svojo funkcijo (Epyov), in njegovo dobro (&yadov) je
v tem, da to funkcijo opravlja karseda odlicno (INikomahova etika, 1097b—1098a). Na
ta nacin funkcionalno zasnovana etika se po analogiji preliva tudi na druzbene in
politi¢ne odnose, kar pomeni, da bo dobra in stabilna skupnost mogoca le, ce vsak
njen del opravlja nalogo, ki mu po naravi pripada. Druzbeni red je zato razumljen
po analogiji naravnemu redu, torej kot moralno strukturirana celota, v kateri ima

vsak element svoje mesto.

V tem okviru Aristotel spolno delitev dela razume kot normativno nujno. Moski in
zenske nimajo le razlicnih sposobnosti, temvec¢ tudi razlicne naloge; moski je po

naravi usmerjen k vladanju, odlocanju in ohranjanju reda (té&w), o katerem govori v



ANALIZA:

146 .
DRUZBA IN POLITIKA

Metafiziki (1023b1-3), zenska pa k upravljanju gospodinjstva, skrbi za potomce in
notranji harmoniji oikosa. Ta delitev ni predstavljena kot zgodovinska konvencija,
temve¢ kot eti¢ni imperativ: odstopanje od nje pomeni delovanje proti naravi in s
tem proti dobremu skupnosti (Po/itika, 1252b—1254b). Aristotel veckrat poudari, da
je dobro delujoca polis mogoca le, e je vsak njen del usmerjen k lastni funkciji.
Druzba je primerjana s telesom: ¢e organ opravlja nalogo, ki mu ne pripada, pride
do motnje in bolezni (Politika, 1254b20-23). Analogno bi v Aristotelovem okviru
vstop zensk v politi¢no sfero pomenil krsitev naravne razdelitve vlog, kar bi ogrozilo
pravilno delovanje skupnosti. Zato lahko trdimo, da izkljucitev Zensk iz politicnih
pravic ni misljena kot kazen ali izraz sovrastva, temve¢ kot normativna posledica

njegovega razumevanja politicne razumskosti in naravne hierarhije vlog (Mulgan,

1994).

Osrednji normativni pojem v tem argumentu je vrlina (apetn), ¢e sledimo Nikomahovi
etiki (1097b—1098a), vendar ta pri Aristotelu ni univerzalna in enaka za vse, temvec
je dolocena funkcijsko in relacijsko. Aristotel izrecno zavraca misel, da bi obstajala
ena sama oblika vrline za vse clane skupnosti, in namesto tega zagovarja stalisce, da
se vrlina razlikuje glede na vlogo (8pyov) in vrsto vladanja (apyn). Moska vrlina je zato
vrlina vladatja, usmetjena v razumno odlocanje, pravi¢nost in skrb za skupno dobro
(10 kowov ovpeépov), ki jo opise v Politiki (1279a). Aristotel zenskam ne odreka
razuma, temvec jim odreka zapovedno veljavo (kdpiog), ki je pogoj za vladanje.
Zenska vrlina pa je po Aristotelu drugaéna po vrsti: sicer sodeluje v razumu, vendar
zenski razum nima zapovedujoce avtoritete — je Gxvpoc. Zato je tudi njena vrlina
relacijska in podrejena: ne obstaja kot samostojna politi¢na vrlina, temvec »v odnosu
do drugega«, zlasti v odnosu do moza. Zenska je dobra, ¢e dobro upravlja
gospodinjstvo (oikovopia) in podpira mosko vladanje, moski pa je dober, ¢e zna
vladati razumno in pravi¢no. Ta asimetrija ni predstavljena kot konvencija, temvec
kot naravna in normativno pravilna razdelitev vlog (Po/itika, 1260a12-31; 1277b25—
30; 1278b20-25).

S tem Aristotel striktno vzpostavi eticno asimetrijo — moski je moralni subjekt v
polnem smislu, saj njegovo delovanje cilja k skupnemu dobremu in uresni¢evanju
najvisjih vrlin, Zenska pa je moralni subjekt v pogojnem in izpeljanem smislu. Njena
eticha odli¢nost ni samostojna, temve¢ postedna. Ta razlika ima neposredne
politi¢ne posledice: ker je politicno delovanje prostor uresni¢evanja najvisjih vtlin,

pravi¢nosti (dwatoctvn), prakticne modrosti (¢ppovnoi) in odgovornosti za skupnost,



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 147

zenske vanj po definiciji ne sodijo (Deslauriers, 2009). Normativni argument zato
deluje po istem kopitu kot psiholoski in politi¢ni, vendar z ve&jo ostrino. Zenske ne
bi smele imeti politi¢nih pravic zgolj zato, ket naj bi bile manj sposobne, temve¢ tudi
zato, ker to ni njihova naravna funkcija. Druzba, ki bi Zenskam omogocila politicno
delovanje, bi po Aristotelovem mnenju delovala proti naravi in s tem proti lastnemu

dobremu.

Sodobni feministi¢ni interpreti opozatjajo, da prav normativna dimenzija razkriva
najbolj problematicen vidik Aristotelove teotije spolne razlike. Kritika ne meri le na
empiri¢no zmotne predpostavke, temvec¢ na nacin, kako Aristotel normativno dolo¢i
funkcije (§pya) in jih nato uporabi kot temelj za moralno in politicno izklju¢evanje.
Kot poudatja Deslauriers (2009; 2022), funkcionalna etika pri Aristotelu ni nevtralna:
funkcije niso izpeljane iz dejanskih cloveskih zmoznosti, temve¢ so vnaprej
normativno strukturirane tako, da utrjujejo obstojece hierarhije. Zenske niso
izklju¢ene zato, ker bi bilo empiricno dokazano, da ne morejo delovati politicno,
temvec zato, ker je njthova druzbena in moralna funkcija ze v izhodi$cu opredeljena
kot nepoliticna. Podobno ze Susan Moller Okin pokaze, da Aristotelova teorija
pravi¢nosti zensk sploh ne vkljucuje kot naslovnic pravi¢nosti v polnem smislu;
pravicnost velja med enakimi, zenske pa so Ze na ravni naravne in moralne
razvrstitve opredeljene kot neenake (Okin, 1979). Normativni sistem se tako zapre

sam vase: zenske so izkljucene, ker niso enake, in niso enake, ker so izkljucene.

Normativni argument zato ni stranski ucinek Aristotelove misli, temvec bolj njen
osrednji »stabilizacijski« mehanizem. Zakaj? Psiholoske razlike bi lahko bile predmet
razprave, politicne ureditve bi se lahko spreminjale, toda normativna zapoved, da
mora vsak ohranjati svoj polozaj in mesto v druzbi, preprecuje kakrsno koli moznost
preoblikovanja. Seksizem je tu institucionaliziran kot nekaks$na eti¢na dolznost. Z
vidika sodobne etike je prav ta argument najbolj ranljiv za kritiko. Etika, ki funkcije
in cilje posameznikov doloc¢a na podlagi spola, ne more prestati sodobnih standardov
moralne univerzalnosti in enakega spostovanja. Aristotelov normativni argument
zato razkriva, kako lahko etika, namesto da bi osvobajala, deluje kot orodje utrjevanja
hierarhij. Prav v tem smislu njegova teorija ostaja primer tega, kako globoko je lahko

spolna neenakost vpisana v same temelje normativnosti in moralnega misljenja.



ANALIZA:

148 .
DRUZBA IN POLITIKA

8 Teleoloski argument

Teleoloska razseznost Aristotelove obravnave spolne razlike izhaja iz njegovega
temeljnega prepricanja, da ima vsako bitje v naravi svoj notranji smoter ali koncni
cilj (xéhog), ki doloca njegovo pravilno delovanje in normativno vrednost. Narava pri
Aristotelu ne deluje naklju¢no, temve¢ »ne dela nicesar zaman« (008&v pénv ol 1
gvow), zato so razlike med bitji razumljene kot funkcionalno utemeljene znotraj
teleoloskega reda (Fizika, 199a—b), o ¢emer med drugimi pise Shields (2014). Videli
smo, da v tem okviru Aristotel spolne razlike ne obravnava zgolj kot bioloske,
temvec kot normativno relevantne: razlika v naravni vlogi (Epyov) vodi v razlicno
vrednotenje dejavnosti, v katerih se udejanja cloveska vrlina. Politicno delovanje,
premisljanje in vladanje je rezervirano za moske, ki so zato sposobni polne udelezbe
v skupnosti (Politika, 1260a; 1277b—-1278b). Zenske pri Aristotelu niso brez telosa,
vendar je njihov prispevek k skupnemu dobremu umescen predvsem v okvir
gospodinjstva, kar pomeni razmnozevanje, vzgojo otrok in notranje upravljanje
doma, cetudi nekatere interpretacije poudarjajo, da ne gre nujno za eksplicitno
trditev o dveh locenih telosih, temve¢ za hierarhi¢no razporeditev normativne
vrednosti dejavnosti, ki zenskam strukturno onemogoca dostop do politicnega
udejanjanja vrline (Deslauriers, 2009; 2022). V tem okviru Aristotel spolno razliko
ne obravnava zgolj kot biolosko dejstvo, temve¢ kot razliko v telosu. Teleologija
moskega je po njegovem razumevanju usmerjena k dejavnosti (npagig) v javni sferi,
zlasti k politicnemu odlocanju, vojskovanju in premisljanju, torej k oblikam
delovanja, v katerih se cloveska vrlina (dpet) udejanja v skupnosti (Aristotel, Politika,
1253a).

Sam bom trdil, da ta delitev ni predstavljena kot druzbeni dogovor, temve¢ kot
naravna in nujna posledica razliénih smotrov. Opisano hierarhi¢no razmerje med
spoloma, kjer moski vlada (8pywv), zenska pa je vladana (apyopévn), je po Aristotelu
nepostredna posledica njunih razli¢nih telosov, saj je moski, kot smo ze videli, po
naravi boljsi, zenska pa slabsa, zato prvi vlada, drugi je vladan (Politika, 1254b). Ker
je telos moskega povezan s skupnim dobrim, ima moski naravno pravico do oblasti,
zenska pa ne. Teleoloski argument tako deluje kot normativna racionalizacija spolne
hierarhije. Druzbena ureditev ni zgolj opisana, temvec upravicena s sklicevanjem na
naravni red. Ce zenska ne sodeluje v politiki, to ni posledica izkljuéevanija, temvec
izpolnjevanje njenega naravnega cilja. Ce moski vlada, to ni privilegij, temve¢

uresnicitev njegove funkcije.



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 149

Hkrati spet velja prepletenost. Teleoloska struktura Aristotelove filozofije ne deluje
zgolj pojasnjevalno, temvec tudi normativno: razlaga ne le, zakaj so stvari taksne, kot
so, temvec tudi, zakaj so taksne pravilne in bi morale biti ohranjene. Ta normativna
razseznost je tesno povezana z Aristotelovim pojmom stec¢nosti (eddoupovia) kot
najvisjega ¢loveskega dobrega, ki pomeni popolno uresnicitev cloveskega potenciala
v skladu z razumom (AOY0G), zlasti skozi eti¢no in politiéno dejavnost (Nikomahova
etifa, 1097b—10982). Ker Aristotel Zenskam sicer priznava sodelovanje v razumu,
vendar njithovemu razumu odreka zmoznost poveljujocega premisljevanja (10
Bovrevtkdv Gixupov), jim hkrati odreka tudi polno udelezbo v dejavnostih, v katerih se
po njegovem mnenju udejanja najvisja oblika cloveske odlicnosti, zlasti politicna
deliberacija in vladanje (Politika, 1260a12-14; 1277b—1278b). Feministicne
interpretacije zato veckrat poudarjajo, da Aristotel zenskam ne odreka moralnosti
kot take, vendar jim strukturno onemogoca dostop do polne oblike sre¢nosti, saj je
njihova eti¢na odli¢nost normativno umescena v zasebno sfero gospodinjstva in
razumljena kot izpeljana glede na telos moskega in pricakovano stabilnost polisa
(Deslauriers, 2009; 2022; Moller Okin, 1979). Teleoloski argument se tu neposredno
poveze z ontoloskim in bioloskim. Ker je pri Aristotelu 1éhog nelocljivo povezano z
obliko (idog) in udejanjenjem (évépyewr), je hierarhija bitij ze na ontoloski ravni
normativno strukturirana. Zenska tako v njegovem sistemu ne nastopa kot nosilka
najvisje oblike udejanjenja, temvec kot bitje z omejeno udelezenostjo v nacelu oblike,
kar ima neposredne posledice za razumevanje njenega cilja in vrednosti. Teleologija
pti Aristotelu zato ne deluje kot nevtralno pojasnjevalno orodje, temvec¢ kot dodaten

mehanizem, ki sistemati¢no uttjuje spolno hierarhijo.

Aristotelova teleologija se zdi izrazito normativna in vrednostno obremenjena: ne
gre zgolj za razlago funkcij, temvec za razvr§canje bitij glede na njihovo blizino idealu
cloveske odli¢nosti. Ta ideal ni univerzalen, temvec je strukturiran okoli dejavnosti,
ki so politicne, javne in povezane zapovedujoco naravo razuma, zato implicitno
privilegira moski nacin delovanja, medtem ko so druge oblike cloveskega prispevka
razumljene kot manj popolne ali zgolj podporne (Deslauriers, 2009; Moller Okin,
1979). Sodobni komentarji pogosto priznavajo prisotnost Aristotelovih seksisticnih
in obcasno mizoginih stalis¢, vendar nekateri te pojave $e vedno razumejo kot
nesistemati¢ne ali zgolj kulturno pogojene. Taksna branja spregledajo klju¢no vlogo
teleologije, ki Aristotelovemu sistemu zagotavlja notranjo koherenco. Spolna
hierarhija pri njem namre¢ ni skupek raztresenih predsodkov, temve¢ del enotnega

metafizi¢nega reda, ki prek pojmov oblike, udejanjenja in cilja povezuje naravo, etiko



ANALIZA:

150 .
DRUZBA IN POLITIKA

in politiko. Vsaj del interpretacij je pokazal, da prav teleoloska struktura omogoca,
da se spolna razlika stabilizira kot normativna in naravna ureditev (Mulgan, 1994;
Deslauriers, 2022; Trott, 2024).

Feministicne filozofinje v tem prepoznajo klasien primer normativne zlorabe
narave; teleologija ne deluje kot opis sveta, temvec kot sredstvo njegove ureditve.
Zenske niso podrejene zato, ker bi bile empiri¢no manj sposobne, temve¢ ker je
njithova podrejenost razglasena za njihov smoter; tudi narava ne omejuje oblasti,
temvec jo legitimira (Lloyd, 1984). Z vidika sodobne etike je Aristotelov teleoloski
argument zato posebej problematicen, kajti ¢e so ciljii posameznikov vnaprej
doloceni glede na spol, potem clovekova avtonomija in samouresnicitev nimata
univerzalne veljave; teleologija postane sredstvo izkljucevanja in ne skupnega
dobrega. Prav v tem pa se razkriva njen seksisticni znacaj: Zenske niso le izkljucene
iz politicnega zivljenja, temve¢ iz polne definicije cloveskega cilja. Aristotelova
teleoloska struktura normativno razvrica dejavnosti glede na njihovo blizino idealu
cloveske odlicnosti, pri ¢emer so politicne in javne dejavnosti implicitno vzete kot
merilo popolnosti (Deslauriers, 2009; 2022).

Zadnji od navedenih argumentov tako zaokroza Aristotelov sistem spolne hierarhije.
Ne deluje zgolj samostojno, temve¢ kot sklepni mehanizem, ki vse druge argumente
poveze v koherentno celoto. Ce je Zenska ontolosko manj popolna, biolosko
pasivna, psiholosko manj avtoritativna, politicno izkljucena in normativno omejena,
potem je tudi njen dolocen telos nizji. Seksizem tako pri Aristotelu ni ve¢ napaka v

sistemu, temve¢ njegov dosledni in logic¢ni rezultat.
9 Zakljucek

Videli smo, kako Aristotelova metafizika poseze v legitimacijo druzbenih hierarhij
in kako se lahko seksizem vpise v samo jedro pojmovnega aparata, ki strukturira
razlicne segmente njegovega znanstvenega delovanja. V prispevku sem skusal
pokazati, da je Aristotel seksist na vec¢ ravneh ter da se ob analizi njegovih politi¢nih,
metafizicnih in bioloskih staliS¢ odpira vprasanje natancnejSe dolocitve samega
pojma seksizma, ko ga prenesemo v drug ¢as in prostor ali v posamicen filozofski
sistem. Pri tem se pokaze, da obstajajo razlicne kontekstualne moznosti njegove
opredelitve, ki jih je smiselno razlikovati glede na tipe oziroma ravni, na katerih

delujejo. Za neckatere komentatorje je problemati¢na ze sama uporaba pojma



B. Vegjak: Aristotel kot multiseksist: Rontekstualne in metodoloske dileme v razpravi o

definiciji seksizma 151

seksizma v sodobnem, zlasti socialno-psiholoskem pomenu besede, kjer je izraz
tesno povezan z ideoloskimi vprasanji diskriminacije, predsodkov in formalne
enakopravnosti spolov. Prav ta konceptualna napetost me je vodila k uvedbi izraza
multiseksist. Z njim sem Zelel zajeti dejstvo, da Aristotel ni seksist zgolj v enem
samem, homogenem smislu, temve¢ da njegova misel odpira prostor za razpravo o
vecplastnem pojavu, ki se razteza cez razlicna podrocja njegovega dela — od
metafizike in teleologije do biologije in politicne teorije. To pomeni, da se
opredelitve seksizma nanasajo na specificnost posameznih podrocij, na katerih se
pojavljajo. Temu bi lahko rekli »podrocni seksizem«: biti seksist v biologiji, politiki,
metafiziki ali etiki pomeni nekaj drugega, saj se seksisticni elementi kazejo skozi
razli¢ne pojmovne aparate, metodoloske pristope in normativne predpostavke, ki se
prelivajo. Seksizem se tako ne pojavlja kot enoten, temvec je vezan na notranjo
logiko posameznega diskurzivnega polja, obenem pa ta podrocja prehajajo ena v

drugo.

Aristotela pa lahko oznac¢imo za multiseksista tudi v drugem, bolj analiticnem smislu,
saj njegova filozofija odpira vprasanje razlicnih tipov seksizma, kar bi lahko
poimenovali »tipoloski seksizem«. Pri tem imam v mislih tipologijo, v kateri sem
razlikoval tri osnovne oblike. V bioloskem kontekstu se seksizem kaze kot poskus,
da se znanstveno razlago nujnosti in funkcionalnosti napolni z androcentri¢nimi
intuicijami. V sodobni feministi¢ni perspektivi bi taksno drzo lahko razumeli kot
psiholoski predsodek do dolocenega spola, ki ima neizogibne politi¢ne in druzbene
posledice, v teleoloskem okviru pa seksizem deluje kot strukturna funkcija sistema:
Aristotela vodi k temu, da v dolocenih primerih poda razlago narave na nacin, ki je
z danasnjega vidika diskriminatorna. Pri tem ne gre nujno za zavestno diskreditacijo
zenskega spola, temve¢ za prednost, ki jo ima teleoloski model razlage pred

empiri¢nim opazovanjem.

Pri tipoloskem seksizmu je zato klju¢na motivacija, ki stoji v ozadju posamezne
oblike: ta je lahko znanstvena oziroma bioloska, psiholoska ali strukturna. Prav
razlika v motivaciji pa omogoca natanénejse razumevanje kako in zakaj se seksizem
v Aristotelovem delu pojavlja v ve¢ razlicnih, a med seboj povezanih oblikah. Izraz
multiseksizem sem uvedel ravno iz tega nagiba — zaradi nuje, da njegove pojavitve

obravnavamo znotraj nastetih podro¢ij in tipologij, ¢etudi so ta prepletena.

Viri in literatura



ANALIZA:

152 .
DRUZBA IN POLITIKA

Aristotel. (1993). O dusi (prevod V. Kalan). Zalozba ZRC, ZRC SAZU.

Aristotel. (1999). Metafizika (prevod V. Kalan). Zalozba ZRC, ZRC SAZU.

Aristotel. (2002). Nikomahova etika (prevod K. Gantar). Slovenska matica.

Aristotel. (2004). Fizika (prevod V. Kalan). Zalozba ZRC, ZRC SAZU.

Aristotel. (2010). Politika (prevod M. Hribersek). GV Zalozba.

Aristotle. (1984). The complete works of Aristotle, V'ols. 1-2: The revised Oxford translation (]. Barnes, ur).
Princeton University Press.

Connell, S. M. (2016). Aristotle on female animals: A study of the Generation of Animals. Cambridge
University Press.

Deslauriers, M. (2009). Sexual difference in Aristotle’s politics and his biology. Classical World, 102(3),
215-231.

Deslauriers, M. (2022). Aristotle on sexnal difference: Metaphysics, biology, politics. Oxford University Press.

Freeland, C. A. (1994). Avristotle on bodies, matter, and gender. V ]. Barnes (Ed.), Aristotle: A Critical Guide
(str. 141-160). Oxford University Press.

Henry, D. (2007). How sexist is Aristotle’s developmental biology?

Phronesis, 52(3), 251-269. https:/ /doi.org/10.1163/156852807X208008

Katz, M. A. (1992). Ideology and “the status of women” in ancient Greece. History and Theory, 31(4), 70-97.
https://doi.org/10.2307 /2505416

Keuls, E. C. (1993). The reign of the phallus: Sexnal politics in ancient Athens. University of California Press.

Lloyd, G. (1984). The man of Reason: “Male” and “Female” in Western Philosgphy. University of Minnesota
Press.

Manne, K. (2018). Down Girl: The Logic of Misogyny. Oxford University Press.

Mayhew, R. J. (2004). The Female in Aristotle’s Biology: Reason or Rationalization. University of Chicago
Press.

Mulgan, R. (1994). Aristotle and the political role of women. History of Political Thought, 15(2), 179—
202.

Okin, S. M. (1979). Women in Western political thonght. Princeton University Press.

Platon. (2009). Zbrana dela (Studijska izdaja; prevod G. Kocijancic¢). Drustvo Mohorjeva druzba.

Saxonhouse, A. W. (1984). Women in the bistory of political thonght: Ancient Greece to Machiavelli. Praeger.

Saxonhouse, A. W. (1992). Fear of Diversity: The Birth of Political Science in Ancient Greek Thounght.
University of Chicago Press.

Shields, C. (2014). Aristotle (2. izdaja). Routledge.

Thomas, E. (2023, 4. april). Aristotle on making babies: He was the first great observer of nature. But
his theory of human reproduction was deeply sexist—and enduring. 4eon.
https://acon.co/essays/blame-it-on-atistotle-how-science-got-into-bed-with-sexism

Trott, A. M. (2024). Aristotle on the Matter of Form: A Feminist Metaphysics of Generation. Edinburgh
University Press.

Vezjak, B. (2018). Seksizem in mizoginija skozi psevdoznanstveni diskurz: medijski konteksti
obravnave »napacnega spola«. Javnost — The Public, 25 (Suppl. 1), S97-S113.
https://doi.org/10.1080/13183222.2018.1554314

Witt, C. (2024). Diagnosing Aristotle’s sexism. V S. Brill in C. McKeen (ur.), The Routledge Handbook of
Women and Ancient Greek Philosophy (str. 335-344). Routledge, Taylor & Francis Group.

Witt, C., Shapiro, L., Van Dyke, C., Moland, L. L., & Robinson, M. (2025). Feminist History of
Philosophy. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ur.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (izdaja
zima 2025). The Metaphysics Research Lab.
https:/ /plato.stanford.edu/archives/win2025/entries/ feminism-femhist/





