
ANALIZA 
Let. 29, št. 1, str. 113–128, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.113-128.2025 
CC-BY, besedilo © Jeršič, 2025 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 KLEVETA SVOBODE,  
DISKRIMINACIJA DOSTOJANSTVA 

  
Sprejeto 
31. 8. 2025 
 
Pregledano 
5. 12. 2025 
 
Izdano 
17. 12. 2025 

ALJA JERŠIČ 
Univerza v Maribor, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
alja.jersic@student.um.si 
 
DOPISNI AVTOR 
alja.jersic@student.um.si 
 

Ključne besede 
svoboda,  
liberalizem, 
pornografija, 
feministična filozofija, 
kapitalizem 

Izvleček V sodobnem liberalizmu zahodnega sveta se svoboda 
izražanja pogosto povzdiguje v temeljno vrednoto, ki naj bi 
varovala pluralnost mnenj ter avtonomijo vsakega 
posameznika. Vendar pa se v kontekstu pornografije ta ideal 
zaplete v lastno protislovno mrežo, kjer svobodi izražanja preti, 
da postane sredstvo utrjevanja neenakosti. Pričujoči članek 
problematizira predvsem liberalno razumevanje takšne 
svobode, ki v imenu tolerance pogosto spregleda razmerja 
moči, ki ta diskurz pogojuje. V prvem delu prispevka 
predstavimo razumevanje svobode R. Dworkina, kot 
neprisiljene izbire, in feministično kritiko C. A. MacKinnon, ki 
opozarja, da pornografija ni le svoboda izražanja, temveč 
diskurz, v katerem se svoboda izražanja prelevi v svobodo 
zatiranja. V drugem delu zagovarjamo stališče, da liberalna 
toleranca do vsebin, ki degradirajo (predvsem ženska) telesa, 
razkriva paradoks tolerance, ki v strahu pred cenzuro izgubi 
samo sebe. V zaključku zato poudarimo, da svoboda brez 
etične odgovornosti ne osvobaja, temveč diskriminira. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 1, pp.113–128, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.113-128.2025 
CC-BY, text © Jeršič, 2025 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

DEFAMATION OF FREEDOM, 
DISCRIMINATION OF DIGNITY 

 

 
Accepted  

31. 8. 2025 
 

Revised 
5. 12. 2025 

 
Published 

17. 12. 2025 

ALJA JERŠIČ 
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 
alja.jersic@student.um.si 
 
CORRESPONDING AUTHOR 
alja.jersic@student.um.si 
 
 

Abstract In contemporary Western liberalism, freedom of 
expression is often elevated to a fundamental value that is 
supposed to protect the plurality of opinions and the autonomy 
of each individual. However, in the context of pornography, 
this ideal becomes entangled in its own contradictory web, 
where freedom of expression threatens to become a means of 
reinforcing inequality. This article problematizes the liberal 
understanding of such freedom, which, in the name of 
tolerance, often overlooks the power relations that condition 
this discourse. In the first part of the article, we present R. 
Dworkin's understanding of freedom as uncoerced choice and 
C. A. MacKinnon's feminist critique, which argues that 
pornography is not only freedom of expression but also a 
discourse in which freedom of expression turns into freedom 
of oppression. In the second part, we argue that liberal 
tolerance of content that degrades (especially female) bodies 
reveals the paradox of tolerance, which loses itself in fear of 
censorship. In conclusion, we emphasize that freedom without 
ethical responsibility does not liberate, but discriminates. 

Keywords 
freedom, 

 liberalism, 
pornography,  

feminist philosophy, 
capitalism 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 115. 
 

 

0 Uvod 
 
V okviru teorije sodobnih liberalnih demokracij se svoboda izražanja praviloma 
obravnava kot ena izmed temeljnih in konstitutivnih pravic posameznika. 
Prepričanje, da ima vsakdo pravico govoriti, pisati in izražati svoja mnenja, brez da 
ob tem trepeta pred državno cenzuro, se v liberalni tradiciji razume kot eden izmed 
temeljev svobode. V današnjem zahodnem svetu izredno radi poudarjamo, da 
živimo v svetu, kjer lahko vsakdo reče, kar želi, kjer lahko vsak izraža svoja mnenja 
in ta, če se le da, tudi javno objavi na spletu. Včasih se zdi, kot da je pravica do 
izražanja postala sveta krava, nedotakljiva relikvija sodobne demokracije. Toda 
vprašanje, ki si ga v pričujočem eseju želimo postaviti je: Kje so meje svobode govora in 
izražanja – in ali jih začnemo omejevati šele, ko postanejo posledice neizpodbitne, ali pa tudi takrat 
pogledamo stran v imenu svobode?  
 
V članku bomo na zastavljeno vprašanje odgovorili skozi prizmo pornografije v 
današnjem času, za katero se zdi, da je postala nekakšen hrup v ozadju sodobne 
kulture – tako običajen, da se večini ne zdi več nič posebnega, da o njej še komaj 
kdo zares razmisli. Čeprav se ne pojavlja zmeraj v svoji najbolj surovi različici, tudi 
njena mehkejša, bolj polikana podoba še zmeraj sledi isti logiki – logiki seksualizacije 
teles – predvsem ženskih. Termin pornografija bo uporabljen v razširjenem pomenu, 
ki presega zgolj industrijo spolno eksplicitnih vsebin ter se nanaša na širši družbeni 
proces, v katerem telo postane blago, spolnost pa potrošniška izkušnja. 
Seksualizacija v tem kontekstu pomeni proces, v katerem se vrednost posameznika 
meri skozi njegovo (beri: njeno) telesno privlačnost, medtem ko objektivizacija 
ponazarja točko preloma, ko telo izgubi svojo subjektiviteto ter postane zgolj 
opazovan predmet (poželenja).  
 
Takšna pornografizacija teles, trdi Levy, ni nujno eksplicitna ali nasilna, pogosto je 
ovita v estetiko videospotov, modnih smernic, ki poveličujejo razgaljenost, in v pop 
kulturo, kjer so gola stegna, izzivalne poze ter sugestivne grimase postale norma 
(Levy, 2005). Ta vseprisotna estetika telesne dosegljivosti in spolne razpoložljivosti 
ni naključna, pač pa je kulturni signal, ki utrjuje sporočilo, da ima telo predvsem 
tržno vrednost. Z njenim obstojem se srečujemo povsod – v oglasih, na družbenih 
omrežjih, v filmskih prizorih, v popularni kulturi –, vsa ta srečanja pa nas tiho in 
sistematično učijo, da je človeško telo blago na razprodaji. Pornografski diskurz se 
nato udomači v razpokah družbe ter na plano pokuka skozi način, kako mladi 
govorijo o in dojemajo seks, ter vedno znova ponavljajo vzorce posedovanja in 



116 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

razpoložljivosti. Kljub zavedanju kompleksnosti spolnih vlog v članku postavljamo 
v ospredje žensko, ki je bila in ostaja (zraven otrok) osrednja figura ranljivosti. Ne 
glede na to, ali govorimo o »mehkejši«, bolj subtilni obliki pornografizacije, ali pa o 
njeni bolj neposredni, eksplicitni različici, je njun skupni imenovalec enoten: žensko 
reducira na vizualno izkušnjo, ki žensko telo razume prej kot prizorišče poželenja 
kot pa celovito bitje. V tem jeziku ni pomembno, kdo je ženska in kaj si želi, kaj misli 
ali kaj čuti, pomembno je, kako izgleda in kako dobro zna zadovoljiti poglede drugih, 
ki pristanejo na njej. Gre za poglede, ki žensko razdelijo na fragmente – na prsi, 
zadnjico, noge itd. Ti pogledi nato te dele postavijo na oder, kjer je njihova vrednost 
obstoječa, če in samo če so gledani in ocenjevani. 
 
Zapisano seveda ne velja zgolj za ženske, vendar je glede na podatke raziskav 
(Fredrickson in Roberts, 1997; Pecini idr., 2023; Rooney, 2016; Karsay idr., 2017) še 
vedno ženski spol najbolj ranljiv. V prispevku se bomo zato osredotočili na načine, 
kako pornografizacija oblikuje zaznavo telesa in spolnosti, ter zakaj se njen pritisk 
najizraziteje kaže prav v ženski izkušnji. 
 
Samo zato, ker smo se pornografije in objektivizacije kot družba tako navadili, to še 
ne pomeni, da zadeva ni več kot problematična. V nadaljevanju bomo tako pojasnili, 
da pornografija ni zgolj nekaj, kar »moti okus« določenih posameznikov, ampak 
nekaj, kar sistematično oblikuje družbo na škodo žensk ter posledično na škodo 
človečnosti. Pornografija namreč ni zgolj gola slika ali fantazija v obliki videa – je 
industrija, ki se napaja iz moči, seksizma, nasilja in pogosto tudi prikrite (pa tudi 
očitne) revščine.  
 
1 Liberalni zagovor pornografije 
 
Ronald Dworkin (1985) v svojem eseju z naslovom »Ali imamo pravico do 
pornografije?« zagovarja stališče, da mora biti tudi pornografija zajeta v okvir 
svobode izražanja. Po njegovem mnenju prepovedi na tem področju niso le nevarne, 
temveč tudi potencialno krivične. Kajti ogrožale bi naj temeljno politično pravico 
posameznika, da izrazi svoje misli, preference in fantazije, četudi so te komu tuje ali 
celo odvratne. Dworkin opozarja, da bi vsak poskus prepovedi pornografije lahko 
vodil v nevaren precedens – v cenzuro. In kadar začnemo stvari cenzurirati, lahko 
to vodi v oblast, ki lahko začne cenzuro kadarkoli uporabljati za zatiranje nezaželenih 
idej. Zanj je ključna skrb, da bi prepoved pornografije pomenila razkroj liberalne 
enakosti, in to ne v imenu pravičnosti, pač pa v imenu moralne nadvlade ene 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 117. 
 

 

družbene skupine nad drugo. Po njegovem mnenju naj pornografija ostane, ne glede 
na vsebino, zaščitena kot del svobodnega govora. Meni, da bi prepoved pornografije 
pomenila neravnotežje med pravicami državljanov ter da bi se s tem odprla vrata za 
moralno arbitrarno zakonodajo. Čeprav Dworkin ne zanika, da ima pornografija tudi 
škodljive družbene učinke, poudarja, da dokazi o škodi enostavno niso dovolj 
prepričljivi, da bi upravičili poseg v temeljne pravice (Dworkin, 1985).  
 
Dworkinov poudarek o nevarnosti cenzure je popolnoma razumljiv, pa vendar se 
zdi njegovo opozorilo rahlo pretirano. Pri tem mu lahko očitamo dve logični zmoti, 
t. i. zmoto spolzke strmine in zmoto lažne dileme. Namreč, vsaka prepoved ne 
pomeni že kar cenzure na celi črti. Se pravi, če kot družba ugotovimo, da je določena 
praksa objektivno škodljiva – denimo, če bi nekdo vsak dan javno grozil 
posameznikom, da jim bo pobil družino – ali moramo to preprosto dovoliti pod 
pretvezo svobode govora? Ali bi s prepovedjo tega že kar zabredli v totalitarizem? 
Je takšna omejitev res že kar kršitev svobode govora in izražanja? Takšno 
razmišljanje (četudi morda dobronamerno) lahko hitro zapade v zmotno lažne 
dileme – ali imamo popolno svobodo ali popolno cenzuro. Tvega pa tudi zdrs po 
spolzki strmini, saj trdi, da bi omejitev pornografije vodila do ekstrema, kar je 
cenzura kakršnega koli umetniškega izražanja. Kot da bi bila svoboda izražanja vse 
ali nič. To v praksi ne more delovati. Obstaja namreč razlika med izražanjem mnenj 
in utrjevanjem sistemske neenakosti. Obstaja razlika med tem, da nekdo izrazi svoje 
mnenje (denimo, da se ne strinja z določeno idejo ali vrednoto) in tem, da aktivno 
prispeva k soustvarjanju kulture, ki sistematično ponižuje, razvrednoti in normalizira 
nasilje nad določenimi skupinami ljudi. In obstaja razlika med svobodo, ki osvobaja, 
in svobodo, ki zatira. Ena ustvarja pogoje, v katerih dostojanstvo posameznika ni 
ogroženo, druga pa omogoča, da se svoboda uveljavlja na račun takšnega 
posameznika. Hkrati pa kot družba preprosto še nismo tako daleč, da bi bili sposobni 
svobodo izražanja razumeti kot absolutno in brezpogojno. Vsaj ne, ko gre za nekaj 
tako globoko zaznamovanega z etiketo spolnosti, tj. nekaj tako kompleksnega in 
sistemsko problematičnega, kot je pornografija. Kajti tudi, če si zamislimo idealni 
svet, v katerem naj bi se s pornografijo ukvarjali samo tisti, ki jih to resnično veseli, 
ki so svobodni, varni in informirani o svojih odločitvah, ostaja dejstvo, da to ni svet, 
v katerem živimo.  
 
V realnosti je pornografska industrija prežeta z izkoriščanjem, s socialno in 
ekonomsko ranljivostjo, z odsotnostjo regulacije, z normalizacijo nasilja in z izjemno 
škodljivimi posledicami za širšo družbeno percepcijo žensk (Donevan, 2021). In te 



118 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

posledice niso zgolj vprašanje moralnega okusa posameznikov. So vprašanje 
družbenih vzorcev, ki oblikujejo odnose moči, spolno vedenje in razumevanje žensk 
in njihovih teles.  Morda se je konec devetdesetih res še zdelo, da je pornografija 
manj dostopna in zato nekaj, kar lahko prezremo ali pripišemo okusu posameznika. 
A danes, skoraj štiri desetletja pozneje, živimo v svetu, kjer je pornografija postala 
digitalna infrastruktura spolnosti. 
 
Dostopnost pornografije se je z razvojem interneta bistveno spremenila. Vsebina, ki 
je bila nekdaj težje dosegljiva ter omejena predvsem na odrasle, je danes otrokom in 
mladim na voljo z enim samim klikom na povezavo do strani. Na spletu so spolne 
in nasilne vsebine, ki vključujejo ekstremne prizore (od poniževanja, zadajanja 
bolečine ter celo posilstva) prosto dostopne tudi mlajši publiki – predvsem zaradi 
razširjene uporabe pametnih telefonov in tablic. Ni povsem jasno, ali je sodobna 
pornografija kaj bolj ekstremna kot je bila nekdaj, nedvomno pa je bolj dostopna kot 
kadar koli prej (Horvath idr., 2013). Govorimo torej o industriji, ki že dolgo ne stoji 
več ob strani, kot nekdaj, skrita nekje za zaveso, z napisom 18+ v izposojevalnici 
videokaset. Danes samozavestno vodi igro. Postavlja ton, tempo in smer, kako naj 
si kot družba zamišljamo spolnost, poželenje in vlogo telesa (predvsem ženskega). 
In v takšnem svetu se zdi naivno, če ne že kar nevarno, vztrajati pri tem, da je 
pornografija preprosto svoboda izražanja. Njen vpliv namreč aktivno (so)oblikuje 
pogled družbe na spolnost, moč, telo in spol ter utrjuje vzorce, ki vodijo v 
normalizacijo neenakosti. Če pa ta tako imenovana svoboda s sabo prinaša izgubo 
dostojanstva, varnosti in enakopravnosti (zlasti za ženske, pogosto pa žal tudi za 
otroke), potem si moramo kot družba naliti čistega vina in se odkrito vprašati – kdo 
ima v tem primeru dejansko korist od takšne svobode? 
 
2 Pornografija in reprodukcija spolne neenakosti 
 
Feministična profesorica prava C. A. MacKinnon (2000) opozarja, da se svoboda 
govora konča tam, kjer se začne tišina tistih, ki so ponižane. V svojem delu Kleveta 
ali diskriminacija? postavlja jasno ločnico: pornografija ni zgolj beseda – je dejanje. Ni 
le odsev seksizma – je njegovo aktivno izvajanje. Ni zgolj fiktivni prikaz – je praksa. 
Gre za sistem, ki žensko reducira zgolj na objekt, na predmet fantazije, ki nima svoje 
volje ali svojega glasu. V tem kontekstu, kot opozarja MacKinnon (2000), se ne 
poraja vprašanje, komu je pornografija všeč in komu ne. Pravo vprašanje, ki se poraja 
(ali bi se vsaj moralo) je, ali pornografija ženskam jemlje možnost, da so v svetu 
doživete kot celovita, enakovredna, spoštovana bitja.  



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 119. 
 

 

Odgovor je jasen: da, ženskam jemlje to možnost. In tukaj sploh ne govorimo o 
kakšnih ekstremnih posnetkih v temnih kotičkih interneta. Govorimo o vsebinah, ki 
so danes na spletu prosto dostopne vsakomur, ki jih želi poiskati (ali pa se z njimi 
slučajno sreča). Govorimo o tem, kako se dekletom, najstnicam (danes pogosto že v 
obdobju pred puberteto) sporoča, da je povsem »normalno«, če jih med spolnim 
aktom partner duši ali jih udari. Kot da je to povsem običajen uvod v spolnost. A 
takšen začetek, zaznamovan z nasiljem in podrejanjem, ni normalen, temveč je 
zaskrbljujoč. Številne raziskave opozarjajo, da je sodobna pornografija postala glavni 
vir spolne socializacije mladih, pri čemer so vse pogosteje izpostavljeni nasilnim in 
ponižujočim prizorom, ki jih dojemajo kot normalne (Horvath idr., 2013). Kot piše 
MacKinnon (2000), pornografija dominacijo in podreditev predstavlja kot spolnost. 
Pa da ne bo pomote: svobodno soglasje dveh odraslih oseb, ki si za štirimi stenami 
delita svoje želje in meje, je nekaj povsem drugega, kot položaj mladih deklet, ki še, 
preden sploh zares razumejo svoje telo, iz medijskih vsebin ponotranjijo sporočilo, 
da je seks predvsem nekaj, kjer jih bodo drugi dušili, udarjali in poniževali. Ker naj 
bi bilo to normalno in pričakovano. 
 
Pornografija ne oblikuje le seksualnih okusov, temveč oblikuje tudi način dojemanja 
žensk. Vzpostavlja vzorec, po katerem fantje (predvsem mlajši dečki, ki so brez 
nadzora izpostavljeni internetnim spolnim vsebinam in jih konzumirajo na dnevni 
ravni) deklet ne dojemajo več kot oseb, temveč kot funkcije – orodja, če želite – za 
uresničevanje lastne seksualne volje. Volje, ki naj bi jim, kot moškim, pripadala. Ker 
jih pornografske vsebine tega naučijo. V takšnem okviru dekleta niso več subjekti 
odnosa, temveč objekti uprizoritve. Postanejo telesa brez glasu, brez možnosti 
odpora, brez lastne zgodbe. 
 
Čeprav velik del feministične kritike (upravičeno) opozarja na normalizacijo nasilja, 
spolne podreditve in objektivizacije, velja premisliti o še enem vidiku, ki ga v 
ospredje postavlja S. Paasonen (2013): pornografija ne predstavlja zgolj ideološkega 
sporočila in kulturne prakse, temveč tudi senzorično izkušnjo. Po njenem mnenju 
pornografske vsebine učinkujejo tudi na telesa gledalcev – preko vzburjenja, 
nelagodja, dolgočasja ali celo gnusa. V tem smislu ne pride zgolj do komunikacije 
pomena, temveč tudi do resonance občutkov. Ta poudarek ne zanika obstoječe 
neenakosti, temveč opozarja, da so tudi telesni odzivi raznoliki in pogosto 
nepredvidljivi. Toda ravno ta nepredvidljivost potrjuje, da pornografija ne učinkuje 
v praznem prostoru, temveč v že obstoječem sistemu pomenov, kjer telo žensk (še 
zmeraj) služi predvsem za sprožitev učinkov, ne pa za artikulacijo subjektivitete. 



120 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Pornografski diskurz se pogosto skriva pod krinko domišljije. Pod parolo »saj je 
samo fantazija«. A jezik ima moč. In slike imajo še večjo moč. »Fantazije«, ki se znova 
in znova reproducirajo, postanejo del družbene resničnosti skozi kolektivno 
internalizacijo. In ko se skozi te resničnosti znova in znova odraža dominacija, 
podrejenost in nasilje, ne govorimo več o svobodi, temveč o sistemu. Sistem, ki 
spolnega nasilje ne samo prikazuje, temveč ga normalizira. In od te točke naprej 
ostane le še en miselni korak do vprašanja, zakaj potem takem ta sistem deluje tako 
učinkovito, kot deluje? Zakaj ženske, ne le, da sistem prenašajo, temveč pogosto 
same sodelujejo pri tem, da tak sistem ostaja v razcvetu. 
 
3 Kritika liberalnega pojmovanja svobode 
 
Piše se leto 2025 in ženske po lastni volji objavljajo svoje zadnjice in druge dele teles 
na družbenih omrežjih, kot je Instagram, snemajo pornografske vsebine ter jih 
objavljajo na platformi OnlyFans, ter si, še preden se jim na obrazih sploh pojavijo 
prve gubice, že začenjajo svoje obraze »popravljati« z raznimi estetskimi popravki, 
kot je botoks – kot, da bi bila spolna privlačnost njihova najučinkovitejša valuta, telo 
pa edina stvar, ki ga lahko ponudijo družbi. Marsikatera izmed njih ob tem verjame, 
da je to emancipacija, da je svoboda prav v tem, da same izberejo, da se bodo 
objektivizirale. Ustvari se lažen vtis, da je to izdelek njihove lastne volje in odločitve, 
da to počnejo »zase«, in ne več za moške. A tukaj tiči zanka. Ali je res nekaj 
osvobajajočega v tem, da ponotranjiš pogled, ki je bil stoletja namenjen nadzoru, 
ocenjevanju in lastninjenju ženskega telesa? Patriarhat je prebrisan lutkar, ki zna 
svoje niti vleči tako, da se marioneta ne le ne upira, temveč iskreno verjame, da pleše 
po lastni volji. Z zamenjavo percepcije naredi iz objekta sužnja, ki opravlja 
izkoriščevalsko delo. V tem smislu sploh ni tako presenetljivo, da se danes veliko 
ženske počuti opolnomočene, ko svoje telo razstavljajo kot blago, kot da bi prav 
razgaljenost pomenila svobodo in ne (le) ponovitev starega scenarija. Le da zdaj to 
počnejo »na podlagi lastne izbire« – a izbira, ki je nastala znotraj sistema, in ki je bila 
vnaprej zapisana, ni nujno osvoboditev, še manj pa emancipacija; v najboljšem 
primeru je morda ekonomska pragmatičnost.  
 
V tej »seksualno osvobojeni« kulturi se zdi, da se svoboda spreminja v ideološko 
formo, ki upravičuje tržno izrabo telesa, zloglasna patriarhalna dominacija pa je 
preprosto zamenjala svojo retoriko, saj ne govori več o skromnosti in dolžnostih, 
ampak o opolnomočenju, trženju lastne seksualnosti ter kapitalizaciji poželenja. In 
vendar ostaja vprašanje – kdo ima tukaj v resnici korist od tega? Ali je ženska res 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 121. 
 

 

subjekt svojega telesa, če je to telo predstavljeno skozi filtre, položaje in estetiko, ki 
so skoraj popolnoma podrejeni moškemu pogledu? Ta fenomen zavajajočega 
enačenja samoseksualizacije z osvoboditvijo in opolnomočenjem je predmet 
številnih kritičnih analiz sodobnih feministk.  
 
Med njimi je tudi A. Levy (2005), ki opozarja, da ženske v t. i. kulturi razvrata (ang. 
raunch culture) pogosto ne izražajo svoje seksualnosti, temveč le uprizarjajo tisto, kar 
je bilo skozi desetletja oblikovano za užitek drugih (tj., moških).V knjigi Female 
Chauvinist Pigs Levy (2005) opisuje, kako je komercialna seksualizacija, ki se pojavlja 
v resničnostnih šovih, v pornografski estetiki glasbenih videospotov, v oglaševanju 
in celo v ženski samopodobi, postala nov standard, po katerem naj bi ženske sodile 
same sebi. Pogosto gre za strategijo, v kateri ženske, namesto da bi kritizirale kulturo 
objektivizacije, postanejo njene promotorke. Tako imenovane ženske šovinistke. 
Tukaj namreč lahko vzpostavijo nadzor nad igro, ki je že v temelju zasnovana tako, 
da jih postavlja na razstavno polico. 
 
Ampak ironija pornografije je prav v tem, da to ni le igra. Pornografija se pogosto 
prikazuje kot fiktivna upodobitev, kot nekakšen performans, kjer vsi nastopajoči 
vedo, da gre za igro vlog, za domišljijsko izkušnjo, ki naj bi bila varna in prostovoljna. 
A da bi sploh lahko prišlo do posnetka – kot opozarja MacKinnon (2000) – mora 
nekdo to dejanje dejansko izvesti. Če se snema prizor, v katerem je ženska pretepena, 
dušena ali posiljena, to niso zgolj fantazije, ki se prikažejo šele po koncu snemanja 
na zaslonih. To je resničen dogodek, ki se je zgodil ženski in njenemu telesu pred 
kamero, in ki je bil posnet, urejen in nato lansiran. Ta posnetek ne predstavlja 
ponaredka, ni fotomontaža, ni umetna telesna dvojnica, niti računalniška simulacija, 
temveč resnična ženska in resnično telo. To je bilo resnično telo, ki je težko dihalo 
med snemanjem prizora, res občutilo bolečino ob udarcu, res doživljalo ponižanje, 
medtem ko je snemalec preverjal luči in iskal dobre kadre. Nasilje, ki ga vidimo 
kasneje na zmontiranem posnetku, je bilo resnično. Kot zapiše MacKinnon, se 
pornografija ne naredi kar sama. V tem smislu pornografija uporablja resnična telesa 
za ustvarjanje fikcije, ki jo nato prodaja kot takšno, čeprav se je prikazano dejanje v 
resnici moralo zgoditi. 
 
Ko govorimo o nasilnih spolnih dejanjih v pornografiji ni dovolj, da izjavimo: »Saj 
je igralka to naredila prostovoljno.« Najprej zato, ker je vprašanje prostovoljnosti 
izredno zapleteno znotraj sistema, ki normalizira objektivizacijo žensk in kjer je meja 
med privoljenjem in prisilo pogosto meglena, kot opozarja tudi MacKinnon (2000), 



122 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

in zagotovo premalo raziskana. In drugič – četudi bi vsi udeleženci in udeleženke 
domnevno soglasno sodelovali, to soglasje še ne pomeni, da vsebina nima širših 
škodljivih posledic za celotno družbo, ko gre za dojemanje teles, spolnosti in 
predvsem žensk. MacKinnon (2000) tukaj nadaljnje pojasnjuje, da pornografija ne 
prikazuje seksizma, temveč ga aktivno izvaja. V svoji najradikalnejši, a tudi najbolj 
ustrezno artikulirani tezi trdi, da pornografija ni govor, temveč  praksa. Praksa, ki 
ženske postavlja v vlogo objektov, jih degradira v zbirko odprtin in telesnih funkcij, 
ki obstajajo izključno za to, da zadovoljujejo druge. Moški znotraj tega sistema 
nastopajo kot tisti, ki posedujejo, nadzorujejo in določajo pogoje, medtem ko so 
ženske tiste, nad katerimi se ta oblast izvršuje. Z drugimi besedami, uporabljene so 
kot sredstvo, ponižane v status objekta in porabljene kot potrošno blago. Ta diskurz 
ni nekaj, kar lahko razberemo iz pornografije. To je nekaj, kar pornografija govori z 
vsakim svojim kadrom, ki estetizira podreditev in nasilje. Tu ni prostora za domišljijo 
– le za brutalno realnost.  
 
In v tej realnosti je moč zaznati ironijo ravno pri tem, da pornografija kot osvobajajoča 
izkušnja žensk pogosto temelji na njihovem telesnem trpljenju in ponižanju. To je 
svet, v katerem mora biti ženska pogosto dejansko zlorabljena, da bi lahko nekdo 
drug uveljavljal svojo »svobodo izražanja«. Svet, v katerem se rekreacije posilstev 
snemajo in monetizirajo. Svet, v katerem se posnetek dekleta, ki joka ali kriči od 
nelagodja, znajde na zaslonih milijonov. Svet, kjer se vprašanje o dobrobiti teh akterk 
sploh ne postavlja. Prav na to opozori tudi A. Dworkin v delu Pornography: Men 
Possessing Women (1989), enako kot MacKinnon (2000), kjer zapiše, da takšni prizori 
niso fiktivne upodobitve ali umetniške simulacije, temveč posnetki dejanskega nasilja 
nad ženskami. Gre za telesno resničnost, ki se najprej zgodi in šele nato zmontira. 
Še enkrat, ne gre le za simbolno ponižanje temveč za neposreden poseg v telo neke 
(ženske) osebe. Zato se odpira vprašanje – ali je to, da se ženska lahko odloči, da bo 
igrala »biti posiljeno«, če je ta izbira rezultat celotne kulture, ki jo je naučila, da je to 
najboljša pot do potrditve, pozornosti ali denarja, resnično emancipacija? Ali je 
svoboda nekaj, kar deluje tudi takrat, ko je tisto, kar izberemo, že vnaprej oblikovano 
z interesi moških, industrije in logike kapitala? Takšna svoboda izbire spominja na 
tisto, ki jo ponudimo malemu otroku, ko ga vprašamo, ali bo pil vodo iz rdečega ali 
modrega kozarca – vprašanje ne dopušča možnosti, da vode sploh ne bi pil. V 
sodobni kulturi je ženska pogosto postavljena v prav takšen okvir, formalno ima 
možnost izbire, dejansko pa izbira zgolj znotraj omejenih možnosti, ki so bile že 
vnaprej oblikovane. Ta iluzija izbire je gotovo vredna ponovnega premisleka. 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 123. 
 

 

Študija M. Donevan (2021), ki je opravila poglobljene intervjuje z ženskami z 
izkušnjami v pornografski produkciji, razkriva, da je večina vanjo vstopila v 
okoliščinah finančne stiske, duševne ranljivosti in/ali s predhodnimi izkušnjami 
spolnega nasilja. V študiji so se pomanjkanje alternativ, zgodnja mladost (mediana 
intervjuvanih ob vstopu v industrijo je bila 22 let, mnoge pa so začele, še preden so 
dopolnile 18 let) ter potreba po potrditvi pokazali kot ključni sprožilci, ki jih 
pornografski producenti ciljano ter sistematično izkoriščajo. Po vstopu v industrijo 
se ženske pogosto soočajo z manipulacijo, psihičnim pritiskom ter prisilo k dejanjem, 
ki segajo izven meja njihovega osebnega dostojanstva. Donevan (2021) ugotavlja, da 
»v tej industriji nisi več človek«. To pa nazorno ponazarja izgubo osebne avtonomije 
in razčlovečenje, ki spremljata tržno logiko spolnosti. Poleg neposrednega nasilja je 
za ženske v pornografski industriji značilna tudi dolgotrajna digitalna ujetost: enkrat 
objavljeni posnetki in drugi materiali namreč trajno ostajajo na spletu. To pa 
marsikateri ženski onemogoča popoln izhod iz industrije ter ustvarja občutek trajne 
stigme. V tem smislu se pornografska industrija razkriva kot sistem, ki temelji na 
ekonomski izrabi ranljivosti, psihološkem nadzoru in strukturni neenakosti – 
nikakor pa ne na svobodni izbiri (Donevan, 2021).  
 
Ravno to vprašanje se zdi osrednjega pomena pri pričujoči temi. V svetu, kjer nam 
je pornografija predstavljena kot svoboda, bi se morali iskreno vprašati, komu ta 
svoboda zares koristi. Ali je dekle, ki si obupno želi zaslužiti dovolj za preživetje, za 
študij ali izhod iz disfunkcionalnega okolja, res svobodna, ko se vda pred kamero? 
Ali je lahko v okolju, kjer prevladujejo ekonomski in družbeni pritiski, sploh govora 
o neodvisni odločitvi? 
 
Liberalni pogled na svobodo pogosto temelji na predpostavki soglasja – če je nekaj 
storjeno prostovoljno, potem je moralno sprejemljivo. A feministična teorija, 
posebej pri C. A. MacKinnon (1989), opozarja, da je izbira le navidezna. V knjigi 
Toward a Feminist Theory of the State (1989) zapiše, da patriarhat ustvarja okoliščine, v 
katerih žensko soglasje ne pomeni osvoboditve, ampak internalizacijo podreditve. 
Ko je ženska socializirana v to, da je poželjivost njena najučinkovitejša valuta, potem 
tudi »prostovoljna« odločitev, da se sleče pred kamero, ne more biti resnično 
svobodna. Gre za izbiro znotraj sistema, ki nagrajuje prikladnost, prikriva nasilje in 
kaznuje odstopanja. C. A. MacKinnon (1989) problematizira ravno to slepo točko 
liberalizma: idejo, da so vse izbire moralno enakovredne, če so prostovoljne. V 
približno istem obdobju je Dworkin (1985) zagovarjal prej omenjeno pravico do 
svobode izražanja tudi v primeru pornografije (kot temelj demokratičnega diskurza). 



124 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Medtem ko Dworkin vidi svobodo govora kot orodje emancipacije, MacKinnon 
jasno pokaže, da se lahko ista svoboda v patriarhalnem kontekstu spremeni v krinko 
za zatiranje; še posebej, kadar se izraža skozi telesa žensk, ki jim sistem že od vsega 
začetka ni ponudil enakega glasu. MacKinnon (1989) tako  že razgalja, kako takšna 
svoboda pogosto pomeni zgolj nadaljevanje moške (pre)moči z drugimi sredstvi. Kaj 
namreč pomeni prostovoljnost v svetu, kjer je spolna razpoložljivost pogosto pogoj 
za pozornost, denar ali občutek vrednosti? V takem kontekstu »soglasje« ne izniči 
neenakosti, ampak jih le zakrije v elegantno tančico svobode, ki je skoraj prosojna. 
Ženske, ki same izberejo vlogo seksualnega objekta, pogosto delujejo znotraj 
sistema, ki jim je od rojstva dopovedoval, da so najbolj cenjene takrat, ko so zaželene. 
MacKinnon (1989) ne zanika možnosti svobodne spolnosti, zgolj opozarja, da mora 
ta temeljiti na dejanski enakosti moči, ne le na odsotnosti neposredne prisile.  
 
Čeprav liberalizem razume soglasje kot varovalo pred zlorabo, feministični pogled 
C. A. MacKinnon razkrije, da je v določenih okoliščinah lahko prav soglasje tudi 
orodje samoupravičenega nasilja. Ne zato, ker se ženske ne bi znale odločati, temveč 
zato, ker sistem njihovih možnosti ni nevtralen, temveč oblikovan po meri tistih, ki 
moč že imajo. In če je tako, potem mora tudi pojem svobode doživeti premislek – 
ne več kot dovoljenje za izbiro, temveč kot moč za resnično alternativo.  
 
Kultura razvrata, ki poveličuje spolno objektivizacijo, ženskam ne ponuja resnične 
izbire, kot pravi Levy (2005). Takšna kultura ženske uči, da je vrednost v tem, kako 
dobro znajo igrati igro. Vrednost je v tem, koliko poželenja lahko sprožijo, kako 
učinkovito znajo postati opazovane, všečkane in plačane. Domnevna emancipacija 
se tako pogosto izkaže le za elegantno obliko podreditve (Levy, 2005). V to vlogo 
ženske danes vstopajo prostovoljno, z nasmehom in v mnogih primerih ironično z 
nalepko »self-love« na čelu. Ženske, ki verjamejo, da so same izbrale to pot, so v 
resnici izbrale le med vnaprej pripravljenimi možnostmi sistema. Ta sistem pa jim ni 
nikdar ponujal celostne človeškosti, temveč zgolj možnosti, kako postati bolj 
privlačne, bolj uporabne in bolj poželjive v moških očeh.  
 
Ariel Levy (2005) odlično pokaže, kako se ženske v sodobnem svetu naučijo ne le 
sprejeti, pač pa aktivno soustvarjati seksistično logiko. Sodelujejo v igri, katere 
pravila so vnaprej določena v korist tistih, ki imajo od nje največ profita. Znotraj te 
igre postanejo zaveznice pogleda, ki jih objektivizira in ponižuje. Zdi se, da je v 
sodobni kulturi ženska svoboda postala le druga beseda za boljše trženje 
seksualnosti. Tudi MacKinnon (2000) podobno opozarja, da ni dovolj, da nekaj 



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 125. 
 

 

poteka samo zato, »ker je dovoljeno«. Če je to dovoljenje zapisano v sistemu, kjer je 
ženska že od začetka zreducirana zgolj na objekt, potem soglasje ni nikakršna 
emancipacija, temveč zgolj prilagoditev. V tej luči postane jasno, da današnji ideal 
»svobodne in opolnomočene ženske«, ki svojo seksualnost prodaja, razkazuje ali trži, 
ni nujno dokaz napredka. Pogosto je le bolj sofisticirana oblika stare in obstoječe 
podrejenosti. Ko ženska sama izbere, da bo objekt poželenja več deset tisočim 
sledilcem na svojih družabnih omrežjih, to ni nujno izraz svobodne volje, temveč 
rezultat učenja, kako biti zaželena, tj. kako sodelovati v igri tujih pravil. In če je 
zaželenost pogojena z razgaljenostjo, podreditvijo in razpoložljivostjo, potem ne 
govorimo več o izbiri, temveč o nečem, kar bi lahko imenovali notranja »kolonizacija 
patriarhata«. Govorimo o tem, da patriarhat ne potrebuje več zunanje prisile – ker je 
ponotranjen. 
 
In ravno zato je smiselno natančneje pogledati v temelje liberalne misli, ki svobodo 
izražanja pogosto razume kot absolutno vrednoto. R. Dworkin (1978) denimo 
zagovarja stališče, da bi kakršno koli prepovedovanje vsebin, tudi pornografskih, 
pomenilo nevarno spodkopavanje ustavne enakosti. A prav na tej točki se pokaže 
težava njegovega pristopa. Dworkinovo razumevanje svobode kot neprisiljene izbire 
med razpoložljivimi možnostmi izhaja iz predpostavke, da posameznice a priori 
izbirajo v nevtralnem prostoru. Takšna svoboda obstaja le v teoriji, a nikakor v 
družbenem tkivu prepredenim z razredi, kapitalom in zgodovinskimi hierarhijami. 
Liberalizem, ki zagovarja svobodo kot možnost izbire, ne da bi premislil, kdo izbira, 
znotraj katerih struktur in s kakšnimi posledicami, v resnici zgolj utrjuje neenakost, 
ki jo v teoriji skuša preseči. V sistemu, kjer so že možnosti same izbire produkt 
socializacije, ekonomskih pritiskov in ponotranjenih družbenih norm, je diskurz o 
svobodi zgolj sofisticirana oblika že stoletja uveljavljene patriarhalne retorike 
neenakosti. Dworkinovo pojmovanje svobode tako ostaja ujeto v formalističen 
konstrukt, ki v teoriji sicer nosi idejo enakosti, v praksi pa ne zmore zajeti njene 
realne, družbeno pogojene razsežnosti. 
 
Predpostavka, da smo na izhodišču vsi enaki, da imamo vsi enako moč govora, 
odločanja in reprezentacije, je torej že z začetka zmotna. Dejansko ne začnemo vsi 
ljudje iz enakega, nevtralnega prostora, temveč iz zgodovinsko pogojenih pozicij 
moči. Živimo v svetu, kjer je spolnost prodana, še preden jo sploh razumemo. V 
takem svetu »nevtralnost države«, ki ne zavzame stališča do praks, ki ponižujejo, ne 
predstavlja svobode, ampak brezbrižnost. Liberalizem, ki ne prepozna, da so tudi 
izbire družbeno pogojene, ni svoboda, ampak elegantno preoblečen cinizem – 



126 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

posmeh. Svoboda, ki žensko postavlja v položaj, kjer mora svojo razgaljenost 
pretapljati v družbeni kapital, ni izraz avtonomije, temveč sistemske prisile, ki jo 
družba zgolj označi kot samopromocijo. In če liberalna država v tem ne vidi ničesar 
spornega, ker pač »ne sme vrednotiti dobrega življenja« – potem s svojo tišino ne 
varuje ranljivih, temveč utrjuje moč privilegiranih. Qui tacet, consentire. 
 
4 Zaključek 
 
Zdi se, da je svobodna družba razvila izjemno sofisticiran sistem upravičevanja 
tistega, kar je v osnovi z eno besedo preprosto izkoriščanje. Pornografska industrija 
deluje kot mehanizem, ki sistematično izkorišča telesa – predvsem ženska – v imenu 
domnevne svobode, ki pa v resnici pogosto prikriva ekonomske in spolne 
neenakosti. Torej, čeprav jo nekateri, kot je Dworkin, zagovarjajo kot izraz svobode 
izražanja, ostaja ta argument premalo občutljiv za dejanske, utelešene posledice 
takšnega »izražanja«.  
 
Summa summarum: vse preveč deklet konča v pornografski industriji zaradi lažnih 
obljub, pritiska družbe, iluzije in pomanjkanja alternativ. Redke, res redke izmed njih 
postanejo »uspešne« v smislu dosega enega izmed ciljev, ki si jih želijo doseči z 
vstopom v industrijo. Večina pa ostane izkoriščena, poškodovana, označena in 
izpljunjena. In še huje, veliko je takih, ki želijo na neki točki industrijo zapustiti, pa 
ugotovijo, da iz nje ni izhoda – vsaj ne brez posledic, brez stigme, brez duševnih 
brazgotin. V moderni različici pornografske ekonomije se je razpasel še dodaten 
fenomen modernega sveta: platforma OnlyFans. Platforma, kjer posameznice same 
producirajo seksualno vsebino, pogosto skupaj s svojimi partnerji (ali več teh), se 
tržijo ter monetizirajo, razgaljajo in razstavljajo svoje intimno življenje do točke 
popolne razčlovečenosti. To naj bi bil simbol nove, opolnomočene ženske. Težko 
pa je spregledati paradoks, da je danes osvoboditev enačena z možnostjo, da te lahko 
kdorkoli kupi za 9,99 EUR na mesec. 
 
Tukaj ne gre več za svobodo. Gre za mehanizem, ki se spretno prikazuje kot osebna 
izbira, da smo se kot družba nehote pozabili vprašati, kdaj smo začeli verjeti, da je 
odpoved lastnemu dostojanstvu oblika emancipacije. Morda ni več vprašanje ali si 
upamo spregovoriti, temveč ali si še lahko privoščimo molk. Bil bi že čas, da bi kot 
družba jasno in brez olepševanja spregovorili o problematiki spolne objektivizacije, 
normaliziranega nasilja in sistemskega izkoriščanja žensk v pornografski industriji. 
Brez evfemizmov, brez marketinških premazov ter brez iluzij.  



A. Jeršič: Kleveta svobode, diskriminacija dostojanstva 127. 
 

 

Libertas perfundet omnia luce. A da jo resnično prepoznamo, moramo najprej biti 
sposobni razločevanja med svetlobo in bliščem. 
 
 
Viri in literatura 
 
Donevan, M. (2021). ‘In This Industry, You're No Longer Human’: An Exploratory Study of 

Women’s Experiences in Pornography Production in Sweden'. Dignity: A Journal of Analysis of 
Exploitation and Violence, 6(3). https://doi.org/10.23860/dignity.2021.06.03.01  

Dworkin, A. (1981). Pornography: Men possessing women. Women's Press. 
Dworkin, R. (1978). Liberalism. V S. Hamshire (ur.), Public and Private Morality (str. 113–143). 

Cambridge: Cambridge University Press. 
Dworkin, R. (1985). Do We Have a Right to Pornography? V A Matter of Principle (str. 335–372). 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Fredrickson, B. L. in Roberts, T. (1997). Objectification Theory: Toward Understanding Women's 

Lived Experiences and Mental Health Risks, Psychology of Women Quarterly, 21(2), 173–206. 
https://doi.org/10.1111/j.1471-6402.1997.tb0010 

Horvath, A. H. M., Alys, L., Massey, K., Pina, A., Scally, M. in Adler, R. J. (2013). 'Basically... porn is 
everywhere': A Rapid Evidence Assessment on the Effect that Access and Exposure to Pornography has on 
Children and Young People. Middlesex University London. 

Karsay, K., Knoll, J. in Matthes, J. (2017). Sexualizing Media Use and Self-Objectification: A Meta-
Analysis. Psychology of Women Quarterly, 42(1), str. 9–28. 
https://doi.org/10.1177/0361684317743019 

Levy, A. (2005). Female Chauvinist Pigs: Women and the rise of raunch culture. Free Press. 
MacKinnon, C. A. (1989). Toward a feminist theory of the state. Harvard University Press. 
MacKinnon, C. A. (2000). Only Words. Harvard University Press. 
Paasonen, S. (2013). Grains of resonance: Affect, pornography and visual sensation. Somatechnics, 3(2), 

351–368. https://doi.org/10.3366/soma.2013.0102 
Pecini, C., Guizzo, F., Bonache, H., Borges-Castells, N., Morera, M. D. in Vaes, J. (2023). Sexual 

objectification: advancements and avenues for future research. Current Opinion in Behavioral 
Sciences, 50. https://doi.org/10.1016/j.cobeha.2023.101261 

Rooney, E. (2016). The effects of sexual objectification on women's mental health. Applied Psychology 
Opus, 7, 33–37. https://wp.nyu.edu/steinhardt-appsych_opus/the-effects-of-sexual-
objectification-on-womens-mental-health/ 

 
  


