
ANALIZA 
Let. 29, št. 1, str. 49–72, december 2025  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.49-72.2025 
CC-BY, besedilo © Toplak, 2025 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 ANALIZA ČASA PRI WITTGENSTEINU IN 
MERLEAU-PONTYJU 

  
Sprejeto 
9. 10. 2025 
 
Pregledano 
30. 11. 2025 
 
Izdano 
17. 12. 2025 

ALJOŠA TOPLAK 
Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana, Slovenija 
aljosa.top@gmail.com 
 
DOPISNI AVTOR 
aljosa.top@gmail.com 
 

Ključne besede 
Wittgenstein,  
Merleau-Ponty,  
fenomenologija časa, 
filozofija duha, 
filozofija jezika 

Izvleček Trdil bom, da Wittgenstein razloči tri smisle, v 
katerem govorimo, da vsebino naše zaznave vidimo. Ti smisli 
so: videti v dobesednem smislu, kot barve in oblike; videti v 
nekem zavestno vzpostavljenem oziru, kot prepoznati zajca v 
iluziji raca–zajec; ter videti v nekem spontanem oziru. To 
izhodišče bom primerjal z idejo pojmovnega horizonta, s 
katero Merleau-Ponty čas tolmači kot eksistencialno situacijo. 
Pokazal bom presenetljivo podobnosti misli dveh filozofov, še 
posebej, ko se srečata v razmislekih v Opazkah o filozofiji 
psihologije, kjer si Wittgenstein zamišlja hipotetičnega človeka, ki 
je »slep za pomene«, ter interpretaciji anomaličnega vedenja 
bolnika, ki trpi za možgansko poškodbo, ki jo najdemo v 
Merleau-Pontyjevi Fenomenologiji zaznave. Merleau-Pontyja bom 
nato umestil v diskurz okoli treh modelov časovne zavesti, ki 
jih grobo delim v retencijske, razsežnostne ter kinematske 
modele. Prispevek sklenem z Wittgensteinovo delitvijo med 
časom kot fenomenalnim in javnim koordinatnim sistemom. S 
tem si bomo izdelali nekaj plodovitih podob za razmišljanje o 
pojmu časa. 



 
ANALIZA 

Vol. 29, no. 1, pp.49–72, December 2025 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.49-72.2025 
CC-BY, text © Toplak, 2025 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

ANALYSIS OF TIME IN WITTGENSTEIN AND 
MERLEAU-PONTY 

 

 Accepted  
9. 10. 2025 

 
Revised 

30. 11. 2025 
 

Published 
17. 12. 2025 

ALJOŠA TOPLAK 
University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenia 
aljosa.top@gmail.com  
 
CORRESPONDING AUTHOR 
aljosa.top@gmail.com 
 

Abstract I will argue that Wittgenstein distinguishes three 
senses in which we speak of seeing the content of our 
perception. These senses are: seeing in the literal sense, as 
colors and shapes; seeing in some consciously established 
regard, such as recognizing a rabbit in the duck-rabbit illusion; 
and seeing an aspect in some spontaneous regard. I will 
compare this starting point with the idea of the conceptual 
horizon, through which Merleau-Ponty interprets time as an 
existential situation. I will show the surprising similarities in the 
thought of these two philosophers, especially when they meet 
in the reflections in Remarks on the Philosophy of Psychology, where 
Wittgenstein imagines a hypothetical person who is “aspect-
blind,” and the interpretation of the anomalous behavior of a 
patient suffering from brain damage, which we find in Merleau-
Ponty’s Phenomenology of Perception. I will then situate Merleau-
Ponty within the discourse surrounding three models of 
temporal consciousness, which I roughly divide into 
retentional, extensional, and kinematic models. I conclude the 
contribution with Wittgenstein’s distinction between time as a 
phenomenal and a public coordinate system. Through this, we 
will develop some fruitful images for thinking about the 
concept of time. 

Keywords 
Wittgenstein,  

Merleau-Ponty, 
phenomenology of 

mind,  
philosophy of time, 

philosophy of language 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 51. 
 

 

1 Uvod 
 
Pričujoči članek je nastal iz želje, da bi si izdelal nekaj plodovitih podob oz. izhodišča 
za analizo časa. Že Sveti Avguštin piše, da »ne pozna govor nobene besede, ki bi mu 
bila bolj domača in znana in bi jo češče rabil kakor besedo čas« (2005, str. 253). Zato 
svetnika še toliko bolj bega paradoks, da pojma ni zmožen povsem osvetliti. Da bi 
ekspliciral pojem časa, se Plotin loti izločitvene metode, s katero skuša identificirati, 
kaj v zvezi s časom zgolj slučajno omenjamo. Tako npr. opazuje, da se čas nanaša na 
nekaj, kar je povezano z gibanjem, ter s tem, kar se giblje, ter z nečim na gibanju, ni 
pa nič od tega sámo (glej Plotin, 2005, str. 33–35). Kaj mu sploh ostane, ko vso to 
gibanje odbere? V slepi ulici zapiše, da se je »treba dvigniti do onega položaja, za 
katerega smo rekli, da je pri večnosti« (Plotin, 2005, str. 45) – in pojem izpeljati iz 
vidika platonistične metafizike. Potem je tudi jezikovna analiza odveč. 
 
Mi si bomo dovolili nekaj več kroženja okrog pojma časa. Bergson nam predlaga, da 
do pojma pristopajmo z odprtostjo do možnosti večglasja, saj »če izbiramo kar se da 
raznotere podobe, bomo preprečili, da bi si katera izmed njih prilastila mesto 
intuicije« (1977, str. 156). Tudi Wittgenstein se zateka v karseda raznolike analogije 
oz. slike, da bi nam te preprečile vnos metafizičnih predpostavk o času. Ko skuša 
govoriti o času, nas svari: »Pravkar smo uporabili metaforo in zdaj nas metafora 
tiranizira. Dokler ostanem v jeziku te metafore, sem nezmožen, da bi se premaknil 
izven nje« (FO, §49)1. Če si tukaj sposodimo nagovor iz Wittgensteinovih Filozofskih 
raziskav, bo cilj pričujočega besedila prikazati sprehod po »pokrajinskih skicah, ki so 
nastale na teh /…/ poteh« (FR, str. 7), ko sem skušal iz nekaj gledišč misliti o pojmu 
časa. 
 
Najprej bom sledeč Wittgensteinu razločil tri smisle, v katerem govorimo, da vsebino 
naše zaznave vidimo; to nas bo vodilo do pojma pojmovnega horizonta, s katerim bomo 
sledeč Merleau-Pontyju čas tolmačili kot eksistencialno situacijo. Potem bomo Merleau-
Pontyja umestili v diskurz okoli treh modelov časovne zavesti, preden bomo sklenili 
z Wittgensteinovo delitvijo med časom kot fenomenalnim in javnim koordinatnim 
sistemom. S tem pa si bomo že izdelali nekaj plodovitih podob. 
  

 
1 Za kazalo krajšav glej bibliografijo. 



52 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

2 Trije smisli »videnja« pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 
 
Avguštin se v svojem poskusu opredelitve časa najprej zateče v nekoliko mračnjaško 
izjavo, da »prihaja eden [čas] iz neke skrite notranjosti na svetlo, ko postaja iz 
prihodnjega sedanji, drugi pa se pogreza v neko skrivnost temo, ko postaja iz 
sedanjega pretekli« (2003, str. 257). Temo, iz katere vznika in v katero se tok časa 
pogreza, svetnik prepozna kot »prostor v duši«. Kot pravi, »zakaj le v duši bivajo časi 
kot te vrste trojstvo, drugje jih ne vidim: sedanji glede preteklosti je spomin, sedanji 
glede sedanjosti je vpogled, sedanji glede prihodnosti je pričakovanje« (2003, str. 
259). Avguštin nas verjetno drega v smer, ki bi jo danes imenovali presentizem (glej 
Barry 2023, §2.2). Po presenetizmu preteklost in prihodnost predstavljata tisto 
imaginarno, ki ga obujamo z intelektualnimi akti spominjanja in pričakovanja, 
sedanjost pa je vpogled v stanje stvari kot dejansko so. Zaslon tega računalnika pred 
menoj mi je dan na drugačen način kot hrbtna stran, ki je ne vidim, a vem, da je tam. 
Če si sposodimo frazeologijo Wittgensteinovih Opazk o filozofiji psihologije, bi lahko 
rekli, da nam je sedanjost dana dobesedno, tako kot se našemu pogledu dobesedno 
razpirajo »barve in oblike«2, v nasprotju z aspekti videnega, ki se nam ne dajejo v 
dobesednem smislu, ampak jih videnemu pri-vidimo (npr. videti zajca v sloviti skici 
raca-zajec – glej OFP I, §1041). To, da obliko računalnika pred seboj prepoznam kot 
računalnik, in da praske na ekranu vidim kot znamenje neke preteklosti, je tisto, za 
kar tukaj trdim, da je pri-videno. Kot v Fenomenologiji zaznave zapiše Merleau-Ponty, »te 
sledi [preteklosti] nas same zase še ne usmerjajo v preteklost: so sedanje; in če v njih 
najdem znak kakšnega 'prejšnjega' dogodka, to pomeni, da imam občutek za 
preteklost, saj v sebi nosim ta pomen« (FZ, str. 419). 
 
Zdi se, da tega pomena ne obujam z diskretnim intelektualnim aktom. Kot Merleau-
Ponty nadaljuje, »ne predstavljam si svojega dneva, ampak ta visi na meni z vso svojo 
težo« (FZ, str. 422). V nekem trenutku C odzvanjata trenutek A in B, s svojo težo 
ali lahkotnostjo pa se najavlja tudi D – trenutki skupaj tvorijo »neke vrste naravno 
in prvotno enotnost« (FZ, str. 422), ki pojasnjuje, zakaj je npr. posamičen ton 
skladbe tako trdovratno zaznamovan z melodijo, v kateri nastopa. Da bi sedanji 
trenutek izpel iz gostote časa, ki ga obdaja, in da bi svojo držo odtujil na način, da bi 
računalnik pred seboj zagledal kot nekaj brez zgodovine, bi bilo potrebno določeno 
prilagajanje mojega pogleda. Ko se Wittgenstein prebija do zadnjih tez Logično-

 
2 Gre za frazo, ki jo Wittgenstein občasno vpeljuje za opisovanje “neposredno danega” (glej npr. OFP I, §85, §169, 
§964, §1023). 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 53. 
 

 

filozofskega Traktata, nam predlaga, da ravno takšna brezčasnost razpira »pravi pogled 
na življenje«: 
 
Smrt ni dogodek življenja. Smrti ne doživimo. Če se pod večnostjo ne razume 
neskončnega časovnega trajanja, ampak brezčasnost, potem živi večno ta, ki živi v 
sedanjosti. Naše življenje je prav tako brezkončno, kot je brezmejno naše vidno 
polje. (T6.4311) 
 
V Vojnih dnevnikih Wittgenstein brezčasnost povezuje s potujenim, brez-interesnim 
gledanjem na življenje, ki ga pooseblja soočanje z umetniškim delom. To »je 
predmet, kot ga vidimo sub specie aeternitatis [iz vidika večnosti oz. brezčasno]; in 
dobro življenje pomeni svet videti sub specie aeternitatis. Tukaj sovpadata estetika in 
etika« (Ms-103, 54r). Dejstvo, da je predmet potujen oz. pretolmačen, ko ga zagledamo 
v luči estetike, kaže na pomenski pečat, ki ga v predmete položimo, še preden pride 
do izrecnega intelektualnega akta; obrnimo se k Heideggerju, ki pravi, da so predmeti 
umetnosti najprej prisotni kot vsakdanje stvari: 
 
Slika visi na steni kot lovska puška ali klobuk. Slika, npr. tista van Goghova, ki 
prikazuje par kmetski čevljev, popotuje z razstave na razstavo. Dela so tovorjena kot 
premog iz Porurja ali drevesna debla iz Schwarzwalda. Med bojnim pohodom so bile 
Hölderlinove himne spravljene v torbo kakor pribor za čiščenje čevljev. Beethovnovi 
kvarteti leže v skladišču založbe kakor krompir v kleti. (2015, 10) 
 
Slika je podoba v okviru, ki dopolnjuje dekoracijo sobe. Presegajoč te neposredne 
podrobnosti pa jo lahko zremo kot nekaj lepega in kot nekaj, kar se vpenja v 
univerzalno človekovo izkušnjo – prepoznamo jo kot utelešenje umetniškega izraza, 
ki spregovori čez prostor in čas. Že Nietzsche na neki točki ugotavlja, da se nam 
»svet in obstoj zgolj s tem, da se nam pokažeta kot estetski fenomen, za veke vekov 
upravičita« (1910, str. 183). Če tudi dogodke lastnega življenja prepoznamo ne kot 
nekaj, kar je ujeto v posamičen čas in prostor, temveč kot del večje, brezčasne celote, 
v dogodkih življenja prepoznamo smisel: »ni bistvo umetniškega načina gledanja, da 
svet zre s srečnimi očmi« (Ms-103, 67r)? Wittgenstein, ki ga na fronti navdaja obup 
… 
  



54 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Od časa do časa postanem žival. Potem ne morem misliti na drugega kot na jesti, 
piti, spati. Grozljivo! Potem tudi trpim kot žival, brez možnost notranje odrešitve. 
Potem sem v nemilosti svojih potreb in strahov. Potem si ni mogoče zamisliti 
pravega življenja. (Ms-103, 19v) 
 
… lahko dogodke vpne v podobo življenja kot preizkušnje: 
Živi v notranjem miru! Kako pa prideš do njega? Samo tako, da živiš pobožno! Samo 
tako je možno prenesti življenje! (Ms-103, 10v) 
 
To so nekakšni vidiki dogajanja, ki jih Wittgenstein skuša zavestno prepresti v svoje 
doživljanje sveta. Ampak ta pogled pozablja, da svet že vidimo v nekem smislu, še 
preden mu ga zavestno pripisujemo. Ne vidimo ga torej zgolj dobesedno kot barve in 
oblike, njegovega smisla pa posredno skozi diskretno dejanje interpretacije. 
 
Tretji smisel, v katerem stvari vidimo, Wittgenstein nakaže v Opazkah o filozofiji 
psihologije. Zanimivo je, da to stori s pomočjo miselnega eksperimenta, kjer si zamisli 
človeka, ki je »slep za pomene« oz. »slep za gestalte« 
[Bedeutungsblinde/Gestaltblinde] (OFP I, §243; II, §478). Na nekem mestu namreč 
pravi, da si lahko predstavljamo človeka, ki posluša glasbo, a ne uspe zaznati 
melodije, tako da tone obravnava prozaično (OFP I, §342). Tak človek bi gledal 
fotografijo in razbral posamezne lastnosti, ne bi pa mogel zaobjeti celote in 
vzklikniti: »Ah, kakšen prizor!« (OFP I, §168). Če bi imel ta človek fotografski 
spomin in bi ga prosili, da sliko ponovno nariše, bi risal po podobnemu postopku, 
kot bo sliko nizal tiskarski stroj, kar bi nam dalo misliti, da »ni dojel predmeta kot 
predmeta«. Kar si je Wittgenstein zamišljal hipotetično, je za Merleau-Pontyja postala 
dejanskost v obravnavi bolnika, ki je trpel za poškodbo na možganih. Francoski 
fenomenolog nam pravi, da bolnik pomen nalivnega peresa ne bo zmožen dojeti, 
dokler ne bo opravil »pristnega dejanja interpretacije« (npr. se prestavil v konkretno 
situacijo, ki bo klicala po tem, da se podpiše na list papirja) – medtem ko bo za 
normalnega človeka veljalo, da mu predmeti že »govorijo« in praviloma imajo 
pomen, tudi ko niso vpeti v kontekst delovanja (glej FZ, str. 164). Za obravnavanega 
bolnika »svet več ne predlaga pomenov«, in »če bi nam bi povedal zgodbo, /…/ ne 
bo zaobjel melodične celote, temveč posamična dejstva, ki so nanizana ena za 
drugim« (FZ, str. 166). To je zato, ker predmeta ne vidi v tretjem smislu naše razdelitve, 
ki se s pečatom pomena že prisesa na svet kot bolj ali manj trdovraten madež – 
katerega praviloma šele z naporom odmislimo. To je tisti že-videti-kot, ki ne izhaja iz 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 55. 
 

 

izrecnega dejanja interpretacije (skica raca-zajec), temveč je že tam (Jezus Kristus v 
ikoni odrešenika). 
 
Zdi se mi, da se horizont časa sedanjemu trenutku razpira ravno v tem smislu, že-
videti-kot. Z drugimi besedami, konkretna sedanjost že samodejno privzema mesto 
indica neke preteklost in neke prihodnosti. Horizont časa se nam ne daje dobesedno, 
zato ga tudi ne gre iskati (»Če namreč preteklost in prihodnost obstaja, bi rad vedel, 
kje sta.« (Avguštin, 2003, str. 257)), vendar ga tudi izrecno ne obujamo skozi akt 
interpretacije. Zato je Husserl raje kot o spominu in pričakovanju govoril o retencijah 
in protencijah (glej Barry, 2023, §4.2) – pojma se nanašata na tisto okoliščino, po kateri 
se v dogodku C samodejno zadržita odmeva A in B, hkrati se nam tiho proglaša 
nastop dogodka D. Merleau-Ponty nas vabi k razmisleku, zakaj je avguštinska 
alternativa nevzdržna: 
 
Če bi imeli preteklost le v obliki izrecnih spominov, bi si jih v vsakem trenutku želeli 
vzbujati, da bi preverili njihov obstoj, tako kot to počne bolnik, ki ga opisuje Scheler; 
ta bolnik se je namreč obračal, da bi se prepričal, ali so objekti še vedno na svojem 
mestu /…/ (FZ, str. 425) 
 
Umanjkanje našega tretjega smisla videnja bi predstavljalo stanje, o katerem govori že 
Descartes, ko metodični dvom razločuje od polja »praktične gotovosti«, tega 
vseprisotnega horizonta vsakdanje zaznave (glej Feldman 1975, 38)? To je ta 
horizont, ki stopi v ospredje pojma priročnosti, ko nam Merleau-Ponty opisuje, kako 
sta »papir in moje nalivno pero tu zame, toda ne zaznavam ju izrecno, na svojo 
okolico v večji meri računam« (FZ, str. 422). Torej je ta samoumevnost, ki barve in 
oblike našim očem dela za nevidne; Wittgenstein ta način vsakdanje soočenosti s 
svetom nakazuje, Merleau-Ponty pa jo z neštetimi primeri dokazuje. Na tem mestu 
izpišimo in shematizirajmo to trojnost človekovega pogleda: 
 
− v dobesednem smislu, to pomeni videti kot vidimo barve in oblike; 
− v interpretativnem smislu, to pomeni videti kot-da, razbrati zajca v skici raca-zajec; 
− v praktičnem smislu, to pomeni že-videti-kot, predmet prepoznati na že vnaprej 

postavljenem ozadju sveta, kateremu pripada. 
  



56 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

3 Globinska zaznava pri Köhlerju, Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 
 
Tako Wittgenstein kot tudi Merleau-Ponty se v poskusu, da bi podčrtala naš tretji 
smisel videnja, zatečeta k razpravi globinske zaznave. Wittgenstein se sprašuje: 
»Lahko globino zares vidimo?« (OFP I, §85), preden odgovori pritrdilno – v kolikor 
besedo tolmačimo v praktičnem smislu. To obvladovanje globine lahko pojasnimo s 
človekovim razumevanjem paralakse in velikostne konstantnosti, vendar to še ne 
pomeni, da izhaja iz izrecne interpretacije prostora. Wittgenstein drugje vrsto 
razumevanja ponazarja z Morsovo abecedo – ko smo v pomen piskov enkrat 
posvečeni, njihov pomen razvidimo neposredno, brez »skritih mentalnih premikov«, ki 
bi se morali odviti v ozadju (OFP II, §564). Če se vrnemo na Wittgensteinovega 
»pomensko slepega« človeka, se zdi, da bi globino zares moral interpretirati izrecno 
– tako rekoč, obsojen bi bil na »analitično držo« (glej tudi OFP I, §169). Za nas pa 
se zdi, da globine praviloma ne rabimo presojati, ampak nam je že dana. 
 
V tem pogledu Wittgenstein zvozi pot med empirističnimi psihologi, ki so zatrjevali, 
da globino interpretiramo, ter gestaltskem psihologom Wolfgang Köhlerjem, ki je 
skušal dokazati, da globino vidimo v dobesednem smislu. Mikavna se zdi misel, da je 
gestaltovec pristal v tej zmedeni poziciji, ker ni uvidel možnosti pomenskega 
horizonta, kot sta si ga zamislila Wittgenstein in Merleau-Ponty. Köhler pravi, da 
»organizacija zaznave predhodi 'pomenu', npr. učenju imen, bogatega simbolizma ali 
praktične rabe; obstoj zaznavnih celot je pogoj za možnost 'pomena'« (GP, 82), kot 
da bi se brez vnaprejšnje organizacije vsebina zaznave porazgubila v nerešljivo 
atomarnih čutnih datah. Po Köhlerju se v empiristični psihologiji skuša doseči 
natanko tak pogled, ko se ob uporabi specifičnih tehnik in celo laboratorijskih 
pogojev gledalca skuša prestaviti v »analitično držo« do zaznave (GP, 47). V tej 
poziciji se npr. zdi, da je človek res manjši, ko se oddaljuje; tudi krožnik, gledan od 
strani, bomo videli kot elipso. Tem anonimnim barvam in oblikam, se zdi, je torej 
treba dati interpretacijo. 
 
Merleau-Ponty opisuje, kako se slikar priuči analitične drže s tem, ko iztegne roko in 
s čopičem meri dozdevno velikost videnega – na ta način tako rekoč zaslišuje naravo 
o tem, kako deli, kot so svetloba, sence, odsevi, barve itd., tvorijo celoto, ki jo skuša 
zaobjeti (FZ, str. 320). Analitična drža »odčara« svet na svoje komponente: vidi 
krožnik kot belo elipso, zaporedje hiš kot zaporedje zmeraj manjših objektov. 
Wittgenstein na nekem mestu reče, naj si zamislimo, da sliko narežemo na koščke, 
pri čemer naj bodo posamezni kosi zgolj trakci različne barve. Nek kos bo ponovno 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 57. 
 

 

pridobil pomen samo, ko bo znova vstavljen v celoto in na ta način postal nebo ali 
senca ali blago ali voda itd. (OFP, I, §266). To je tisto, kar Merleau-Ponty analitični 
drži naproti postavlja kot »normalno gledanje«, pri katerem je celo »črna packa na 
beli podlagi prežeta s pomenom« (FZ, str. 4). 
 
Köhler empirični psihologiji upravičeno očita, da analitično držo enači z normalnim 
gledanjem, s čemer spregleda učinke »drže« gledalca (GP, 52). Zamislimo si, da 
pogledamo mizo, polno listov papirja, med katerimi jih je nekaj v senci: »Če svoje 
zaznave ne preučim in se zadovoljim s prizorom kot celoto, bom rekel, da so vsi listi 
videti enako beli.« (FZ, str. 234) Če pa prizor gledam skozi škatlico za vžigalice, nič 
več ne gre za senco čez belo podlago, temveč sive ali nežno modre liste. V analitični 
drži ne vidimo predmetov, kot so kosi papirja. Ko torej empiristi vztrajajo, da analitična 
drža daje verodostojen vpogled v normalno gledanje, zatrjujejo, da vse pomenske 
celote nastopijo šele skozi interpretacijo zaznave. Naproti temu Wittgenstein 
zatrjuje, da izkušnja govori drugače – neposredno »vidim«, da je npr. predmet 
oddaljen, pogosto ne da bi znal povedati, zakaj ga vidim kot takšnega (FO §171). 
 
Ko Köhler »znake« razdalje noče tolmačiti kot »razloge« za dojemanje globine, jih 
tolmači kot »vzroke« – s tem, pravi Merleau-Ponty, se ujame v epistemsko 
dihotomijo, ki ne vidi prostora za dojemanje kazalcev razdalje kot »motive« oz. 
»pomenljive vizualne namige« za vznik globine (FZ, str. 48–51). To ne pomeni, da 
nas poženejo v delovanja, temveč lahko delujejo tudi kot priložnost za zaznavo. 
Tako Merleau-Ponty govori o »tihem jeziku, prek katerega zaznava komunicira z 
nami«, v katerem npr. »razporejeni predmeti v naravnemu kontekstu 'pomenijo' 
večjo razdaljo« (FZ, str. 48). Ravno na tem mestu naše obravnave globine pa kot 
osrednji akter ponovno nastopi pojem časa: 
 
Ko pravim, da vidim objekt v daljavi, želim povedati, da ga že imam ali da ga imam 
še vedno, objekt je v prihodnosti ali preteklosti sočasno, kot je v prostoru. (FZ, str. 
277) 
 
V analitični drži so mi predmeti dani iz perspektive, ta predmet lahko vzamem v roke, 
ga obračam, in skozi jukstapozicijo perspektiv odkrijem njihovo zveznost v identiteti 
predmeta. Naš vsakdanji pogled pa se ne giblje po perspektivah, temveč predmetih, ki 
že imajo pomene. Merleau-Ponty pravi, da je zato zaznavno polje treba razlagati tako 
s prostorsko kot temporalno  razsežnostjo – ravno časovnost je pogoj, zaradi katerega 
so se perspektive lahko zlepile v predmete: 



58 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Zaznava aktualno ne izvaja sinteze svojega objekta, a ne zato, ker bi ga sprejemala 
pasivno, empirično, temveč zato, ker se enotnost objekta kaže v času in ker čas ob 
svojem ohranjanju beži. (FZ, str. 253) 
 
Z drugimi besedami, naš občutek za čas ni ločena mentalna funkcija, temveč je 
globoko prepletena s tem, kako telo zaznava svet. Zato Merleau-Ponty tudi govori 
o »dvojnih horizontih časa in prostora« (glej Shen, 2021, str. 4), v katerem se »živeča 
sedanjost« razkrije kot nekaj, kar »v svoji gostoti poseduje preteklost in prihodnost« 
(FZ, str. 326). 
 
4 Gostota časa in trije modeli časovne zavesti 
 
Če lahko poskuse, da bi pojasnili časovno zavest, grobo delimo v retencijske, 
razsežnostne ter kinematske modele (glej Barry, 2023, §1.1), bomo v pričujočem 
poglavju Merleau-Pontyja izpeljevali kot predstavnika prvega in kritika ostalih dveh. 
 
Fenomenolog govori o gostoti časa, ko nam opisuje prepletenost sedanjega trenutka s 
pomenskim oz. časovnim horizontom – polja retencij in protencij. Kot pravi, 
»preteklosti oz. zaznavnega z njegovo gostoto in neizčrpnim bogstvom ne bi bilo, 
če po Heglovih besedah zaznava v svoji sedanji globini ne bi obdržala določene 
preteklosti in je vzela za svojo« (FZ, str. 253). Spomina in pričakovanj ne obujamo; 
sedanji trenutek je nasičen z njima, saj: »ne predstavljam si svojega dneva, ampak ta 
visi na meni z vso svojo težo, še vedno je tu /…/ ta dan imam še vedno 'v pesti'« 
(FZ, str. 422). Sedanjost si je torej bolje kot golo matematično točko zamišljati kot 
izkustveni šiv med pravkar-minulim in komaj-še-prihajajočim. Če je dotlej Merleau-
Ponty še uglašen s podobo, ki bi jo lahko pripisali tudi Husserlu (glej Shen, 2021, str. 
4–5), pa je treba zdaj opozoriti na nekakšno posebno fluidnost v Merleau-Pontyjevi 
podobi časa, ko pravi: 
 
Jaz ne grem skozi niz sedajev, katerih podobo bi ohranil in ki bi postavljeni eden od 
drugega tvorili eno vrsto. V vsakem trenutku, ki pride, se predhodni trenutek 
spremeni, še vedno ga držim v pesti, še vedno je tu, a vendar se že izgublja, spušča 
se pod črto sedajev: da bi ga zadržal, moram z roko seči skozi tanek sloj časa. (FZ, 
str. 422) 
  



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 59. 
 

 

Preteklost se torej ne nabira kot nekakšen kup mrtvih kristalov; lahko bi jo opredelili 
kot gibajoči se odtis, kot stopinjo v pesku – sčasoma jo zalije voda, ali pa povleče veter, 
ali pa v stopinjo stopi žival. Impresijo sedanjosti bi si lahko predstavljali tudi kot 
barvo, ki jo čopič prav zdaj odlaga na platno; postane retencija, rep poteze, ki je še 
svež, moker, spreminjajoč se v živem zamiranju, raje kot mrtva kopija dogodka – 
šele kot oddaljena preteklost se začne sušiti. Gre torej za nekakšen časovni holizem, ki 
razlaga, zakaj »sedanjost ni zaprta sama vase, ampak se usmerja proti prihodnosti in 
preteklosti (FZ, str. 427). Z drugimi besedami, nismo ujeti v trenutku, ampak se 
skozi svoje delovanje usmerjamo po tem dinamičnem horizontu, ki naša dejanja 
projicira naprej, medtem ko jih opolnomoči z očesom, ki raziskujoče pogleduje 
nazaj. Merleau-Ponty pravi, da »nisem v prostoru in v času, ne mislim o njima; raje, 
prostoru in času pripadam, javljam se jima s svojim telesom« (FZ, str. 175). Če je čas 
pri Husserlu še zmeraj intencionalna aktivnost zavesti, pri Merleau-Pontyju izhaja iz 
telesnega udejstvovanja v svetu: ne zaznavam »zdajšnjosti« kot objektivne točke, 
temveč jo živim v telesu – kot vznemirjenje, kot napetost, kot pričakovanje, kot 
spomin, ki se ponovno prebudi v gibu ali pogledu. Čas ni za mojo zavestjo, ampak 
v moji zaznavi, v telesnem odnosu do sveta. To pomeni, da je treba časovno zavest 
razumeti kot živeto napetost telesa do sveta – nek afektivno-zaznavni horizont, ki je 
vselej odprt in nikoli povsem določen. Ko se potem subjekt zazre vase, da bi našel 
izvor časa, že zmeraj ujame nekaj, kar je napredovalo, je v gibanju, je že-v-času: »čas 
obstaja zame le zato, ker sem v njem, kar pomeni, da se v njem odkrijem kot že 
vpleten« (FZ, str. 430). Lahko bi rekli, da se že-vidimo-kot. 
 
Za togo shematičnostjo Husserlovega modela se skrivajo predpostavke o naravi jaza 
– če »Husserl protencije in retencije imenuje tiste intencionalnosti, ki me zasidrajo v 
okolico« (FZ, str. 478), nas Merleau-Ponty opozarja, da moramo besedico »me« v 
tem stavku brati kot »transcendentalni jaz« v kantovskem smislu (FZ, str. 488). To 
pa zanj ni sprejemljivo, saj: 
 
Če je Jaz Kantov transcendentalni jaz, nikoli ne bomo razumeli, da se lahko kdajkoli 
združi s svojo brazdo v notranjem čutu /…/ Toda če je subjekt časovnost, tedaj 
samo-postavljanje ni več protislovje, saj izraža prav bistvo doživetega časa. (FZ, str. 
432) 
 
Če Husserl opaža pasivno sintezo časa v ozadju sedanjega trenutka, Merleau-Ponty 
opozarja, da je to opazovanje »šele indeks za označevanje problema, ne rešitve (FZ, 
str. 481). Ne odgovarja namreč na vprašanje: Od kod ta sinteza? Če izhaja iz subjekta, 



60 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

je moč te samo-postavitve težko razumeti. Če bomo torej Merleau-Pontyja v 
pričujočem poglavju slikali kot zagovornika retencijskega modela, je razmejitev od 
Husserlovega idealističnega modela dobro imeti v mislih. Torej, če bo glede 
filozofskega vprašanja časa realist dejal, da je »subjekt v času«, idealist pa, da je »čas 
v subjektu«, bo Merleau-Ponty skušal ubrati vmesno pot, »po kateri je struktura časa 
identična strukturi subjektivnosti« (glej Sallis, 1971, str. 347). Ali, kot predlaga 
Heidegger: 
 
Če torej svetni čas spada k časenju časovnosti, tedaj ga ne smemo niti 
'subjektivistično' zamegliti niti 'postvariti' z nekakšnim slabim 'objektiviranjem'. 
Obojemu pa se lahko z jasnim uvidom, ne pa zgolj na podlagi negotovega 
omahovanja med obema možnostima, izognemo le, če razumemo /…/ koliko ji ta 
[zgrešeni] pojem časa in njegovo gospostvo zagrajuje možnost razumeti v njem 
menjeno iz izvornega časa, se pravi kot časovnost. (2005, str. 566) 
 
Preden pogledamo to »izvornost časa«, ki Merleau-Pontyju omogoči, da si čas raje 
kot subjektivni konstrukt diskretnih trenutkov zamisli kot temeljno, ekstatično 
dimenzijo jaza, ki šele predhaja in omogoča intencionalnost (s tem pa fenomenologiji 
časa priskrbi globljo ontologijo), poglejmo še, kako se Merleau-Ponty obregne ob 
kinematski model časa – smo zgolj pasivno vrženi v čas, kot ura, ki nemočno tiktaka, 
in starajoče se knjige na polici? To bi pomenilo, da »čas predpostavlja pogled na čas« 
(FZ, str. 417), nosi nas po reki življenja, katere razsežnost pasivno beležimo in 
spajamo v pomenske celote. Merleau-Ponty razmišlja o obrnjenem zornem kotu: 
 
[Človek se spušča] s tokom proti svoji prihodnosti, toda prihodnost so nove 
pokrajine, ki ga čakajo pri izlivu, tok časa pa ni več sama reka: to je spreminjanje 
pokrajin za opazovalca v gibanju. Čas torej ni realni proces, dejansko zaporedje, ki 
bi ga lahko opazoval. Rodi se iz mojega odnosa do stvari. (FZ, str. 418) 
 
Ali drugje, telo »si vzame lastništvo nad časom, prej kot da bi se mu podjarmilo« 
(FZ, str. 287). Tako rekoč, v svojem zaznavnem polju prepoznava »motive«, ki naš 
pogled vabijo k zaznavi časa (spomnimo na pojem motiva v poglavju 2.2). Zato je 
jasno, da Merleau-Ponty kinematskega modela časa, po katerem subjekt pasivno 
prehaja od zavesti enega trenutka do zavesti drugega, niti ne more sprejeti. Vseeno 
si poglejmo, kako bi zagovornik kinematskega modela zagovarjal svojo pozicijo. 
Najbolj osnoven izziv, o katerem piše avtor prispevka na Stanfordovi enciklopediji 
filozofije, je t. i. »paradoks časovne zavesti«: 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 61. 
 

 

Sedanjost je, strogo gledano, zgolj trenutna. Če je torej naša zavest omejena na 
sedanjost, ne sme posedovati časovne globine. To pa nas vodi do sklepa, da ne more 
zaobsegati fenomenov s časovno razsežnostjo. (Barry, 2023, §1.1) 
 
Zagovorniku kinematizma Izschak Millerju se zdi očitno, da je zastavitev paradoksa 
povsem zgrešena; na osnovi načela prikazovalnega sovpadanja razlaga, da »dolžina 
prikazovanja vsebine sovpada z dolžino samega akta prikazovanja« (1984, str. 107). 
To pomeni, da čeprav smo ujeti v nekem trenutnem sedaju, temu sledi drug sedaj, 
ki bo dalje prikazoval še zmeraj prisotno zaznavno vsebino. Časovna razsežnost se 
nam torej kaže kot spoj ločenih trenutkov, ki prikazujejo isto vsebino. Temu sledi 
načelo simultane zavesti, ki pravi, da »če se kdo zaveda zaporedja ali trajanja, se tega 
nujno zaveda v trenutku« (1984, str. 109). Zgolj zato, ker smo ujeti v trenutku, še to 
ne pomeni, da nimam zavedanja o preteklih trenutkih. Če se Brentano sklicuje na 
sočasno zaznavo tona v glasbi z melodijo, ki mu je predhodila, kinematist preprosto 
odgovarja, da gre za zavedanje, omejeno na sedanji trenutek (Barry, 2023, §4.2). 
Takšno sliko pravzaprav najdemo že pri Avguštinu: »/…/ to se pravi, merim vtis, ki 
ti ga vtiskujejo stvari, ko prehajajo, in, ki ti ostane, ko so prešle« (2003, str. 266). 
Svetnik nam daje primer recitirane pesmi – v spomin se nam vtisnejo posamični 
zlogi, poslušamo sedanji zlog, hkrati pričakujemo, da bo se še nadaljeval z drugimi. 
Ko tako prehajamo od zloga do zloga, celotna pesem obstaja zgolj v našem duhu, kot 
ideja; količina prihodnosti naše pesmi se postopoma zmanjšuje, dokler celotna ne 
preide v domeno spomina – vpogled oz. impresija odkrije zgolj zlog, ki se izgovori v 
trenutku (2003, str. 267). 
 
Občutek, da se stvari vendarle gibljejo in zvezno prehajajo od trenutka do trenutka, 
zagovornik modela tolmači s kinematografsko iluzijo – razlog, zakaj 24 statičnih 
posnetkov filma na sekundo našega duha prepričajo v živo gibanje podob na platnu. 
Pri tem se zdi, da nam »film ne ponuja podobe, ki bi ji šele dodal gibanje, temveč 
nam neposredno daje podobo-gibanje« (Deleuze, 2015, str. 12). Temu prigovarja 
ugotovitev Daniela Dennetta, da bi pravzaprav moralo biti v našem zaznavnem polju 
polno takšnih diskontinuitet, pa jih preprosto ne opazimo, npr. ta, ki je posledica slepe 
pege na retini našega očesa: 
 
Možganom ni treba zapolniti slepe pege, ker je regija, ki jo pokriva, že označena (npr. 
'karirasto' ... 'še več istega'). (1991, str. 335) 
 



62 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

V bistvu, ker imamo prepričanje o tem, kaj slepa pega vsebuje – običajno »več istega« 
–, zakaj bi si možgani potem sploh prizadevali ustvariti izkušnjo? Dennett predlaga, 
da bi lahko to obravnavo prostorskih vrzeli smiselno razširili tudi na časovne vrzeli 
(prekinitve v zveznosti izkušnje). Naša vidna izkušnja je neprestano prekinjena 
zaradi sunkovitih premikov oči med sakadami. Ne opazimo posledičnih vrzeli ali 
lukenj v izkušnji, vendar jih tudi ni treba zapolniti, ker nismo zasnovani tako, da bi 
jih zaznali. Splošneje: 
 
Ena izmed najbolj presenetljivih značilnosti zavesti je njena diskontinuiteta – kar se 
pokaže v slepi pegi in sakadičnih vrzelih, če navedemo najpreprostejša primera. 
Diskontinuiteta zavesti je presenetljiva zaradi navidezne kontinuitete zavesti. (1991, 
str. 356) 
 
Čeprav se Dennett osredotoča na razlago, zakaj smo nagnjeni k temu, da svojo 
izkušnjo opisujemo kot zvezno, čeprav je v resnici diskontinuirana, bi lahko ta 
pristop razširili tudi na neposredno izkušnjo spremembe. Če vsebina in časovna 
razporeditev statičnih posnetkov  filmske predstave zadostujeta, da naš duh verjame, 
da zaznavamo gibanje in spremembo, bomo neizogibno verjeli, da to res zaznavamo, 
in bomo svojo izkušnjo temu primerno tudi opisovali. Ali ni to vse, kar bi bilo treba 
razložiti? Merleau-Ponty takšen reprezentacijski in redukcionistični pogled na zavest 
odločno zavrača: 
 
Objektivni čas tvorijo zaporedni trenutki. Doživeta sedanjost pa v svoji gostoti 
vsebuje preteklost in prihodnost. Fenomen gibanja zgolj najbolj občutno dokazuje 
prostorsko in časovno implikacijo. Gibanje in telo v gibanju poznamo, ne da bi se 
zavedali objektivnih položajev, tako kot poznamo oddaljeni objekt in njegovo 
resnično velikost brez kakršnekoli interpretacije, in tako tudi v vsakem trenutku 
poznamo kraj določenega dogajanja v gostoti naše preteklosti brez kakršnegakoli 
izrecnega obujanja v spominu. (FZ, str. 288) 
 
Ko nekaj doživljamo, ni nikoli čisto »zdaj« v točki časa, temveč je to gosta, 
raztegnjena enota izkustva. Ko poslušamo melodijo, bo rekel Merleau-Ponty, ne 
slišimo posameznih tonov, ampak melodično celoto, ki je časovno razpeta. Oziroma, 
ne vidimo gibanja kot zaporedje pozicij, temveč kot nekaj, kar se odvija v tekočem 
toku, kjer vsaka nova točka že vključuje sled prejšnje. Temu bi pritrdil tudi Thomas 
Sattig: 
 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 63. 
 

 

/…/ ne sklepam zgolj, da se je list premaknil, na podlagi spominov na prej izkušena 
trenutna stanja lista. Preprosto vidim, da se gibanje dogaja. (2019, str. 275) 
 
Vendar ne povsem, saj je Sattig razvil razlago toka, utemeljeno na pojavnem 
nadomeščanju: 
 
… vidim, da je vsako trenutno stanje lista takoj nadomeščeno z drugim, podobno 
kot voda teče skozi rečno strugo, kjer je vsak delček vode takoj nadomeščen z novim. 
(2019, §1) 
 
Če se čas v odstavku kaže kot zaporedno nadomeščanje trenutkov, se kaže pri 
Merleau-Pontyju skozi prekrivanje, odmevanje in anticipacijo, zaradi česar svet 
doživljamo kot fluidno enotnost in ne serijo trenutkov. Čas vznikne iz igre sveta in v 
njem aktivnega subjekta, katerega zavest je nasičena z odmevi preteklosti in 
najavljanjem prihodnosti: 
 
Sveta ne doživljamo, kako da bi bil sistem odnosov, ki v celoti določajo vsak 
doživljaj, ampak v smislu odprte celote, katere sinteza ni nikoli dokončana. (FZ, str. 
233) 
 
Napram kinematskemu modelu bi se torej zdelo, da se bo Merleau-Ponty zatekel k 
razsežnostnemu, kot ga npr. zagovarja Bergson. Bergson predlaga, da bi si bilo 
sedanjost primerno zamišljati kot »elastiko, stisnjeno v matematično točko«, ali pa 
morda »čustveni trak«, na katerega se lepi paleta raznovrstnih trenutkov. Ta podoba 
izhaja iz izhodiščnega opazovanja, da je zaporedje stanj, ki jih opazuje v svojem 
duhu: 
 
/…/ tako čvrsto organizirano, tako globoko prežeto s skupnim življenjem, da ne bi 
mogel reči, kje se katero izmed njih končuje in kje se začenja drugo (1977, str. 154) 
 
Zato podobno kot William James sklene, da moramo zraven abstraktne ideje 
matematičnega sedaja govoriti tudi o nekakšnem izkustvenem sedaju, »ki poseduje 
bežno trajanje, s katerim lahko razlagamo spremembo in vztrajanje v naši neposredni 
zavesti« (glej Barry, 2023, §1.1). Z drugimi besedami, sedanji trenutek se razteza; kot 
opaža James, ta ugotovitev ustreza zdravorazumskemu pogledu na čas: 
 



64 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Zdi se, da zavest ni razrezana v delčke. Besede, kot so 'veriga' ali 'vlak' je ne opisujejo 
dobro /.../ Kajti, ni nič členjenega, zavest teče. Metafori, s katerimi jo tako naravno 
opišemo, sta 'reka' in 'tok'. (1890, str. 239) 
 
Prav ob metaforo reke se Merleau-Ponty večkrat obregne v izhodišču svoje 
obravnave o času (glej FZ, str. 417), saj, kot pravi, z izbrisom razlike med tremi 
temporalnimi dimenzijami izniči notranjo napetost časa oz. zanika prehodnost kot 
izkušnjo – če je vse del istega toka, ni več razlike med »je bilo«, »je« in »bo«, ni več 
tega prehoda, razlike, napetosti med zdaj in ne-zdaj: 
 
Bergson ni imel prav, ko je enotnost časa razlagal z njegovo kontinuiteto, saj je s tem 
pomešal preteklost, sedanjost in prihodnost, češ da neopazno prehajamo iz ene v 
drugo, končno pa je s tem tudi zanikal čas. Toda imel je prav, ko se je posvečal 
kontinuiteti časa kot bistvenemu fenomenu (FZ, str. 418). 
 
Torej se po eni strani Merleau-Ponty strinja z Bergsonovimi poudarki. Prav ta je že 
polemiziral z pogledi, ki so implicirali kinematski pogled na čas – pravi, da v nekakšni 
analitični drži dele izkustva odtuji od naše dejanske izkušnje sveta: 
 
Od časa do časa dela [naš duh] nekakšne trenutne posnetke nedeljene gibljivosti 
resničnosti. Tako dobimo občutke in ideje. S tem zamenjuje zveznost z nezveznostjo, 
gibljivost s stabilnostjo /…/ (1977, str. 178) 
 
Naloga filozofije pa je »obrniti običajno smer delovanja misli« (1977, str. 179) in 
opaziti »vse zaznave, ki jih dobiva od snovnega sveta«, ob čemer bo prišla do sklepa, 
da se »oglašajo tendence, gibalne navade, mogočih dejanj, bolj ali manj trdno 
povezanih s temi zaznavami in temi spomini« (1977, str. 153–154), torej da je svet v 
prvi meri nekaj, kar vabi k udejstvovanju, raje kot nekaj, kar se nam pasivno daje. 
Potem, nadaljuje Bergson, bomo »pod to površinsko zmrzalijo« rigidnih pojmov in 
predstav našli »neko zvezno podtekanje /…/ neko zaporedje stanj, kjer vsako 
napoveduje tisto, ki bo sledilo, in vsebuje tisto pred seboj« (1977, str. 153–154). S 
tem tudi premaguje nelagodje, ki ga izrazi Avguštin: 
 
Če je mogoče predstavljati si čas, ki se ne da drobiti v nikake, tudi najdrobnejše hipce 
več, takemu drobcu edinemu lahko damo ime sedanjega: toda ta leti s tako deročo 
brzino /…/ (2003, str.255–6) 
 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 65. 
 

 

Točke sedanjosti, ki jih opisuje Avguštin, nimajo trajanja – ne moremo jih 
»stanovitvno vleči«, da bi pridobile širino. V prepoznanju nekakšne razsežnosti 
trenutka se Bergsonova filozofija vsaj v nekem oziru približa Merleau-Pontyjevem 
pogledu, čeprav ji umanjka »fenomenološka pozornost, ki bi jo posvetila pojmu 
telesa« (Shen, 2021, str. 6). Zdi se, da Bergson telo še zmeraj razume kot objektivno 
telo, gibanje pa kot premik telesa v objektivnem prostoru (glej Bergson 1977, str. 
152; tudi Deleuze, 2015, str. 9). Sicer, kot razlaga Deleuze, ta okoliščina Bergsonu 
ne prepreči, da bi osnoval karseda fluiden pojem Celote, za katerega bomo tukaj 
privzeli, da v grobem odgovarja Merleau-Pontyjevi eksistencialni situaciji; Deleuze 
navaja slaven primer sladkorja, ki ga Bergson topi v vodi, torej prihaja do gibanje 
delcev, a pri tem se hkrati spreminja celoten sistem, namreč iz vode, v kateri je sladkor, 
do vode, ki je sladkana. Tako rekoč: 
 
Gibanje je translacija v prostoru. Toda vsakič, ko pride do translacije v prostoru, 
pride tudi do kvalitativne spremembe v celoti. (Deleuze, 2015, str. 18)  
 
Pri Merleau-Pontyju najdemo pritrjevanje: 
 
Tako kot je Bergson čakal, da se bo raztopil košček sladkorja, moram jaz včasih 
čakati, da nastane organizacija. (FZ, str. 276) 
 
Težava je, da Bergsonov razsežnostni model »živeče in gibajoče se večnosti« (Shen, 
2021, str. 6) brez pasivne sinteze, ki retencijo in protencijo zveže s sedanjim 
trenutkom, ne more pojasniti prehanja med posamičnimi trenutki. Bergson sicer 
pravi, da: 
 
Strogo vzeto bi bilo mogoče, da ne bo staja nobeno drugo trajanje razen našega, kot 
bi bilo npr. mogoče, da na svetu ne bi bilo druge barve kot oranžna. (1977, str. 176). 
 
Kot pa bi tudi v svetu oranžne barve po Bergsonu vsebovali vsaj slutnjo barvnega 
reda, ki napoveduje rdečo in rumeno, nadaljuje, da nas »tako intuicija našega trajanja 
– ki nas nikakor ne pušča viseti v zraku, kot bi storila čista analiza – spravlja v stik s 
célo povezavo trajanj /…/« (1977, str. 176). Ta slutnja oz. stik bi lahko bili to, kar 
fenomenologi imenujejo za retencije in protencije. Dokler pa Bergson vztraja v 
»večnem, prožnem sedaju«, kot pravi Merleau-Ponty, pa bo veljalo: 



66 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Občutek večnosti je hinavski, saj se večnost napaja iz časa. Vodomet je vedno isti le 
zaradi neprekinjenega kroženja vode. Večnost je čas sanj, sanje pa se sklicujejo na 
bedenje, od katerega si izposojajo vse svoje strukture. (FZ, str. 430) 
 
To nas lahko spomni na Wittgensteinovo tezo o brezčasnosti iz Logično-filozofskega 
Traktata, ki smo jo omenjali v prvem delu članka. Lahko bi rekli, da se nam v neki 
posebni modalnosti zavesti zazdi, kot da smo stopili iz časa – zamislimo si meniha 
ob meditaciji, umetnika ob opazovanju nekega prizora, gledalca počasnega filma. 
Občutek, da se je globina časa razblinila, lahko pojasnjujemo z nedejavnostjo duha 
in telesa; ker ni gibanja, se mi pojavljajo zgolj odmevi istega, prav tako okolica več ne 
kliče po udejstvovanju, stvari se mi nehajo najavljati kot še-prihajajoče – karkoli pride, 
bo zgolj še več istega. Potem pa se telo aktivira, s spremembo nam odzvanja 
prisotnost tistega, kar se je spremenilo, iz okolice se nam začnejo javljati sidrišča, na 
katere se lahko oprimemo, da razvežemo nastalo eksistencialno situacijo iz krča. 
Tako rekoč, ko Bergson o trenutnem sedaju govori kot o »večnem sedaju«, si izbere 
že zaznamovano modalnost duha, nič kaj drugačno od Wittgensteinovega mističnega 
pogleda, ki na stvari skuša gledati brezčasno. Ampak to ni podoba vsakdanje, delujoče 
zavesti – temveč podoba raztelešenega jaza. Morda bi lahko na Bergsona prenesli 
kritiko, ki jo nek komentator zada Wittgensteinovi zgodnji filozofiji: 
 
Wittgenstein omenja zgolj »bedo sveta« in v zapiskih išče način, kako jo »zanikati«. 
Etika Traktata je etika zanikovanja s postopnim umikanjem v tiho zavetišče idealnega 
jaza; jaza, ki lahko preleti »celoto dejstev« in svet zazre sub specie aeternitatis – nato pa 
v svojih izoliranih premislekih pride do strinjanja s svetom in ga sprejme takšnega, 
kot je. (Hosseini, 2015, str. 41–42) 
 
In, da še kritiko specificiramo na Bergsona – ontološko gledano je brez 
eksistencialnega telesa kot predrefleksivne osnove pojem trajanja zelo blizu nekakšni 
konstrukciji zavesti, ki spada v okvir idealizma. Tako obstaja nevarnost, da se pojem 
trajanja zaplete v »absolutno subjektivnost«, kar spodkopava utemeljitev telesa kot 
oporne točke ter ovira obnovo eksistencialne situacije v Merleau-Pontyjevem 
projektu (glej Shen, 2021, str. 6). Ali, še drugače, pomen »trajanja« kot filozofskega 
pojma je povsem drugačen od pomena »časa« v vsakdanjem kontekstu. Če je trajanje 
pri Bergsonu živa in gibajoča se večnost za svetom, se more pri Merleau-Pontyju 
spustiti na raven afektivnega horizonta. 
 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 67. 
 

 

Morda lahko na tem mestu omenimo še »časovnost Jaza« oz. Heideggerjevo misel, 
da je »pomen Daseina časovnost« in da je »časovnost v svoji biti ekstatična«. Menim, 
da je Merleau-Pontyju ponudila teoretski okvir, da je razpravo o časovnosti 
premaknil z ravni čiste zavesti na raven eksistencialne filozofije. Navezujoč se na 
Heideggerja, Merleau-Ponty predlaga, da »preden se sploh lahko vzpostavi 
intencionalnost, mora obstajati odprtost, prostor svobode (Spielraum), pokrajina 
(Gegend), znotraj katere se lahko intencionalnost razgrne. Ta pokrajina je čas« (citat 
iz Shen, 2021, str. 11). Ta opredelitev časa kot pokrajine, znotraj katere se lahko 
intencionalnost šele oblikuje, pomeni pomemben premik v razumevanju 
subjektivnosti: subjekt ni več zgolj nosilec zavestnih aktov v času, temveč je sam že 
v temelju časovno strukturiran, torej eksistenčno vpet v čas kot horizont smisla in 
možnosti. Čas tako ni več nekaj, kar teče mimo subjekta ali kar si subjekt predstavlja, 
temveč je način njegove biti – način, kako je svet zanj sploh lahko smiseln. Merleau-
Ponty s tem vzpostavi kontinuiteto med telesno umeščenostjo v svet in časovno 
strukturiranostjo eksistence: telo ni le prostorsko, temveč tudi časovno navzoče, saj 
je ravno v telesni izkušnji možno zaznati, kako se preteklost, sedanjost in prihodnost 
prepletajo v živi sedanjosti. 
 
Ali drugače, zavest ne deluje tako, da bi sproti zbirala točke v linijo, temveč je že 
sama strukturirana kot trajanje, v katerem se preteklost zadržuje kot odmev in 
prihodnost kot obzorje pričakovanja. Čas zato ni zunaj subjekta, pa tudi ne zgolj v 
njem, temveč vznikne v razmerju telesno umeščenega subjekta in sveta, ki se odpira. 
V tem smislu Merleau-Ponty preseže klasične psihološke ali kognitivne opise 
zaznavanja časa: pokaže, da je časovnost pogojenost naše eksistence in hkrati pogoj 
možnosti smisla. 
  
5 Čas-spomin in čas-informacija pri Wittgensteinu 
 
Doslej smo v nalogi o času govorili v smislu kot govorimo o gibanju, ki ga 
zaznavamo na platnu v kinodvorani – torej kot o tem, kar nam je neposredno dano, 
»kot barve in oblike«. To nas je vsaj dregalo proti zamisli, da ima zgolj sedanjost 
konkretno resničnost, vse ostalo pa »konkretno danemu« pri-mislimo. Sledeč 
Wittgensteinu bi rad v našo diskusijo časa umestil še možnost javnega koordinatnega 
sistema. 
  



68 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

V Filozofskih opazkah se Wittgenstein obrne k razmisleku: »Jezik lahko izreka zgolj 
stvari, ki si jih lahko zamislimo tudi drugače /…/ Mika nas, da bi rekli: zgolj izkustvo 
sedanjosti ima realnost. In potem mora biti prva replika: v nasprotju s čem?« (FO, 
§54). O času bi lahko govorili tudi kot o filmskem traku v sosednji kabini, ki se vleče 
po projektorju in s tem na naše platno meče svetlobo. To bi bila npr. fizikalistična 
podoba časa3 – nekaj, kar je lastno svetu, ne nam: 
 
Če primerjam dejstva neposredne izkušnje s podobami na zaslonu in dejstva fizike s 
podobami na filmskem traku, potem je na filmskem traku prisotna sedanja podoba, 
hkrati pa tudi pretekle in prihodnje; na zaslonu pa ni ničesar razen sedanjosti. (FO, 
§83) 
 
To razlikovanje je potrebno imeti v mislih, ker se: 
 
/…/ najhujše filozofske zmote zmeraj porodijo takrat, ko skušamo vsakdanji-
fizikalni-jezik prenesti v polje neposredno danega (FO, §57). 
 
Če je zgolj sedanjost realna, kaj je potem tisto, s čemer jo primerjamo? Wittgenstein 
opaža, da mora biti smisel trditve konstruiran tako, da lahko vemo, kako »odločiti 
njeno resničnost ali nesrečnost« (FO, §43). To lahko storimo zgolj tako, da neko 
stanje stvari »pogledamo« – nekaj pa lahko pogledamo zgolj takrat, če se nam kaže 
»v času«: 
 
Če je svet čutnih dat brezčasen, kako lahko o njem sploh govorimo? Tok življenja 
/…/ teče dalje in naše trditve so tako rekoč verificirane zgolj ob določenih trenutkih. 
Naše trditve so verificirane zgolj v sedanjosti. Torej more biti tako tudi postavljene 
/…/ tako kot je telesnost ravnila tista, ki mu omogoča merjenje. (FO, §48) 
 
To, da lahko resničnost trditve verificiram zgolj »tukaj in zdaj«, govori bolj o naravi 
smisla kot pa naravi časa. Prav zato Wittgenstein pravi, da če »kdo reče, da ima zgolj 
sedanja izkušnja realnost, mora biti beseda ‘sedanja’ popolnoma odveč /…/ Kajti ne 
more pomeniti sedanjosti v nasprotju s preteklostjo in prihodnostjo« (FO, §54). To je zato, 
ker pojmi skrivaj prehajajo med dvema kontekstoma: 

 
3 Ni pa nujno, da bi bila prav fizikalistična. Kot opaža nek komentator, Wittgenstein v nekem 
predavanju deli med miselnim časom in fizikalnim časom – nato pa te delitve več ne uporabi, 
konsistentno govori o »času-informaciji« kot širši kategoriji kakršnih koli javnih referenčnih sistemov 
časa (glej Schulte, 2006, str. 561; Hintikka, 1996, str. 242–274). 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 69. 
 

 

Izjava ‘jaz zaznavam x’ je prevzeta iz idiomov fizike, tako da mora ‘x’ stati za fizični 
predmet /…/ Stvari so se že sfižile, ko izraz uporabimo v fenomenologiji, kjer mora 
‘x’ imenovati datum. Kajti potem tudi ‘jaz’ in ‘zaznavam’ ne moreta ohraniti svojih 
prejšnjih pomenov. (FO, §57) 
 
V nekem nareku kolegu G. E. Mooru (glej Rizzo, 2016, str. 140–141) Wittgenstein 
pravi, da je treba pri govoru o času vpeljati distinkcijo med čas-spominom kot zdaj-
centričnem sistemu (in se okoli njega vrtijo fraze, kot so »včeraj, kasneje, naslednji 
mesec«) ter časom-informacijo kot referenčnim sistemom javne kronologije (»ob 06.07, 
21. junija, leta 2090, t5, dvajset milisekund«). Hintikka nam predlaga, da to razliko 
razumemo kot kontrast med perspektivističnimi in javnimi načini identifikacije časa, 
vendar tudi dopustimo, da ima Wittgenstein včasih v mislih ožjo delitev med 
fenomenološko in fizikalistično sliko (glej 1996, str. 251). S tem že odpravimo precej 
miselnega neudobja, ki ga je izražal Sveti Avguštin, ko zapiše: »Če namreč preteklost 
in prihodnost obstaja, bi rad vedel, kje sta.« (2003, str. 257) To vprašanje izhaja iz 
podobe časa-informacije, a odgovor išče v podobi časa-spomina. Česar Avguštin ne 
opazi, je to, da se je smisel besed »preteklost« in »prihodnost« v pričakovanem 
odgovoru radikalno spremenil – iz tistega, česar se lahko spominjam in kar lahko 
pričakujem, v tisto, kar ima lastno bit. Težava je torej v slovničnem protislovju, ki se 
prav tako pojavi, ko npr. metafori »toka« in »dolžine« časa prenesemo na fizikalni 
čas – čeprav je edini pravi način razumevanja pojmov dan znotraj živečega konteksta. 
Wittgenstein nam to poanto lepo oriše v svojih predavanjih iz leta 1932–1933 (glej 
Wittgenstein, 1979, str. 13). Pravi namreč, da si naj predstavljajmo reko, na kateri 
plavajo drevesna debla, ki ob tem, ko gredo mimo mene, udarijo ob zvonec. Potem 
lahko npr. rečem, da sem jedel kosilo ob 105-tem zvoncu. Prav tako lahko opažam, 
da se je dolžina intervalov med posamičnimi udarci zvonca po 100-tem občutno 
zmanjšala. Ampak to, v kakšnem smislu govorimo o dolžini, se drastično razlikuje 
glede na metodo merjenja – ura bo izmerila, da so zvonci najprej udarjali enkrat na 
uro, kasneje pa enkrat na sedem minut. Naš čut za ritem pa po eni uri tišine upeha, 
tako da bo smisel dolžine kot zaznanem intervalu predstavljal nekaj popolnoma 
drugega. Govorimo o dolžini v dveh popolnoma različnih smislih – kot o čutu oz. 
intuiciji in kot o podatkih, izmerjenih z inštrumenti. 
 
Metafore, ki jih prenašamo iz ravni jezika fizikalnega sveta na raven zaznavnega, nas 
navdajo z nekakšno fascinacijo, ki nam potem onemogoči, da bi opazili dve različni 
slovnici govora. Kot Wittgenstein piše v dnevniku: 
 



70 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Dokler obstaja glagol ‘biti’, ki izgleda, kot da deluje na isti način kot glagola ‘jesti’ in 
‘piti’; dokler imamo pridevnike ‘identičen’, ‘resničen’, ‘neresničen’, ‘možen’; dokler 
bomo še dalje govorili o ‘reki časa’ in ‘širjenju prostora’ itd., se bodo ljudje spotikali 
ob istih kriptičnih težavah in strmeli v nekaj, za kar se zdi, da ne more razjasniti 
nobena razlaga. (Ms-111, str. 133–134) 
 
Zdaj smo razločili dva smisla časa, to pa ne pomeni, da se moramo z razdelitvijo 
zadovoljiti. Kot izpostavlja nek komentator, nas Wittgenstein svari, »da pojmom ne 
smemo dopustiti, da postanejo togi /…/ to pomeni, da je lahko celo razlikovanje 
med fizičnim in fenomenološkim časom relativizirano glede na določen kontekst« 
(Rizzo, 2016, str. 142). Kot nas je v uvodu opozarjal že Bergson, skuša filozof 
prerezati vez med običajnim jezikom in jezikom druge stopnje, s čemer tvega, da 
»površinsko slovnico« slednjega zamrzne in popredmeti. Potem smo ujeti v metafori, 
nezmožni, da bi se gibali izven nje. 
 
Da bi nevtralizirali filozofske probleme, ki se porajajo iz zavajajoče rabe jezika, se 
Wittgenstein zateka k fikcijskim jezikovnim igram, ki bi nam razodele globljo 
slovnico za stavki vsakdanjega jezika. S tem dokazuje, da se izrekanje o času ne rabi 
usidrati v metaforah o dolžini in toku, ki imajo to pojmovno slabost, da čas 
objektificirajo. Ena izmed praktičnih metod za odkrivanje takšnih namišljenih 
jezikovnih iger, pravih miselnih eksperimentov je zamišljanje, kako bi lahko otrokom 
poučevali časovno obarvane stavke, tako da jih postavimo v pragmatične kontekste 
(da pripovedujejo zgodbo, jedo, se igrajo, vstajajo itd.) (Wittgenstein, 2016, str. 81). 
Takšne žive podobe (Bilder aus dem Leben) nam omogočajo gradnjo časovnih razmerij 
(prej, zdaj, pozneje), ne da bi se morali nujno zatekati k objektivizirani predstavi časa. 
 
S tem Wittgenstein pokaže, da pomen časovnih izrazov ne temelji na abstraktni 
definiciji »časa kot takega«, temveč na načinu njihove rabe v vsakdanjem življenju. 
Ko otroka učimo reči »zdaj je čas za kosilo« ali »prej smo se igrali«, mu pravzaprav 
ne posredujemo pojma časa kot nečesa, kar teče, ampak ga uvajamo v pravila 
določene jezikovne igre, ki se vpenja v konkretne prakse. Časovne besede zato niso 
imena neke skrite entitete, temveč orodja, s katerimi usklajujemo dejanja, izkušnje in 
pripovedi. V tem se kaže Wittgensteinova kritika metafor o toku ali dolžini časa: ker 
ne izhajajo iz jezikovne rabe, ampak iz poskusov reificiranja, nas zavajajo v 
namišljene probleme. Pravi vpogled v »bistvo časa« tako ne pride iz ontoloških 
trditev, temveč iz pozornega opisa, kako dejansko uporabljamo časovne izraze v 
življenju. 



A. Toplak: Analiza časa pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju 71. 
 

 

6 Zaključek 
 
V pričujočem članku smo se sprehodili po opazkah, nastavkih in konkretnih 
pogledih Wittgensteina in Merleau-Pontyja o času. Kot pravi Hannah Arendt v 
svojem komentarju Wittgensteina, s tem prostim prehajanjem, razbremenjenim 
sistematičnosti teorije, dejanje mišljenja spremenimo v dihajoče, ritmično in zato 
izrazito časovno gibanje raziskovanja (1977, str. 231, op. 133). V tem duhu upam, da 
je bil namen besedila dosežen – razorati konceptualno polje, da bi vanj prišlo nekaj 
kisika, pa čeprav se na koncu vendarle kaj prida ne premaknemo iz začudenja 
Avguština, ki sprašuje: »Kaj je čas? Če me ne vprašaš, to vem; če me vprašaš, ne 
vem.« (2003, str. 251) 
 
 
Krajšava izbranih del 
 
FZ Fenomenologija zaznave 
 

Merleau-Ponty, M. (2006). Fenomenologija zaznave. Prevedla Špela Žakelj. Ljubljana: Študentska 
založba. 

 
OFP Opazke o filozofiji psihologije 
 
Ludwig, W. (1980). Remarks on the Philosophy of Psychology. Oxford: Blackwell. 
 
FO Filozofske opazke 
 
Ludwig, W. (1975). Philosophical Remarks. Oxford: Basil Blackwell. 
 
FR Filozofske raziskave 
 
Ludwig, W. (2014). Filozofske raziskave. Prevedla Erna Strniša. Ljubljana: Krtina. 
 
T  Traktat 
 
Ludwig, W. (2022). Logično-filozofski traktat; Logisch-philosophische Abhandlung. Prevedel Borut 

Cerkovnik. Ljubljana: LUD Šerpa. 
 
Ms Manuskripti – vojni dnevniki 
 
Ludwig, W. (2016-). Interactive Dynamic Presentation (IDP) of Ludwig Wittgenstein's philosophical 

Nachlass. Uredil Wittgensteinovi arhivi na Univerzi v Bergenu pod vodstvom Alois Pichlerja. 
http://wittgensteinonline.no/ (poskus dostopa 26. maj 2023). 

 
GP Gestalt psihologija 
 
Köhler, W. (1970). Gestalt Psychology. New York: Liveright. 
 



72 ANALIZA: METAFIZIKA.   
 

 

Viri in literatura 
 
Arendt, H. (1977). The Life of the Mind. Harcourt Brace Jovanovich. 
Avguštin, svetnik (2003). Izpovedi (A. Sovre, prevajalec). Mohorjeva založba. 
Barry, D. (2023). Time consciousness. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ur.), Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (izdaja poletje 2023). 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/consciousness-temporal/ 

Deleuze, G. (2015). Podoba-gibanje (S. Pelko, prevajalec). Studia Humanitatis. 
Feldman, F. (1975). Epistemic Appraisal and the Cartesian Circle. Philosophical Studies: An International 

Journal for Philosophy in the Analytic Tradition, 27(1), str. 37–55. 
Hosseini, Reza. (2015). Wittgenstein and the Meaning of Life. Palgrave Macmillan. 
Hintikka, J. (1996). Ludwig Wittgenstein. Half-Truths and One-and-a-Half-Truths. Springer. 
James, W. (1890). The Principles of Psychology, 2 vols. (American Science—Advanced Course). H. Holt and 

Company. 
Miller, I. (1984). Husserl, Perception, and Temporal Awareness. MIT Press. 
Moore, G. E. (1993). Wittgenstein’s Lectures in 1930–33. V C. J. Klagge in A. Nordmann (ur.), 

Ludwig Wittgenstein. Philosophical Occasions (str. 46–114). Hackett. 
Nyíri, K. (2006). Time and communication. V F. Stadler in M. Stölzner (ur.), Time and History (str. 

301–316). Ontos Verlag. 
Nietzsche, Friedrich. (1910). The Birth of Tragedy or Hellenism and Pessimism. T. N. Foulis. 
Plotin (2005). O Večnosti in času. Nova revija. Zbirka Phainomena. 
Rizzo, G. (2016). Wittgenstein on Time: From the Living Present to the Clock Time. V F. Santoianni 

(ur.), The Concept of Time in Early Twentieth-Century Philosophy, Studies in Applied Philosophy, 
Epistemology and Rational Ethics 24. Springer. 

Sallis, J. (1971). Time, subjectivity, and the phenomenology of perception. The Modern Schoolman, 48, 
str. 343–357. 

Sattig, T. (2019). The Sense of Temporal Flow: A Higher-Order Account. Philosophical Studies, 176(11), 
str. 3041–3059. doi:10.1007/s11098-018-1162-z 

Sellars, W. (1975). Autobiographical Reflections. V H.N. Castañeda (ur.), Action, Knowledge and Reality: 
Critical Studies in Honor of Wilfrid Sellars (str. 277–293). Bobbs-Merrill. 

Shen, Y. (2021). The Trio of Time: On Merleau-Ponty’s Phenomenology of Time. Human Studies, 44, 
str. 511–528. https://doi.org/10.1007/s10746-021-09589-0 

Smith, Q. (1993). Language and Time. Oxford University Press. 
Wittgenstein, L. (1979). Lectures 1932–1933. Blackwell. 
Wittgenstein, L. (2016). Modra in rjava knjiga (E. Strniša, prevajalec). Krtina. 
 
 


