ANALIZA

Let. 29, st. 1, str. 49-72, december 2025

Sprejeto
9. 10. 2025

Pregledano
30. 11. 2025

Izdano
17.12. 2025

Kljuéne besede
Wittgenstein,
Metleau-Ponty,
fenomenologija casa,
filozofija duha,

filozofija jezika

ANG1ZA

ANALIZA CASA PRI WITTGENSTEINU IN
MERLEAU-PONTYJU

ATJOSA TOPLAK

Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana, Slovenija
aljosa.top@gmail.com

DOPISNI AVTOR
aljosa.top@gmail.com

Izvle¢ek Trdil bom, da Wittgenstein razloc¢i tri smisle, v
katerem govorimo, da vsebino nase zaznave vidimo. Ti smisli
so: videti v dobesednem smislu, kot barve in oblike; videti v
nekem zavestno vzpostavljenem oziru, kot prepoznati zajca v
iluziji raca—zajec; ter videti v nekem spontanem oziru. To
izhodis¢e bom primerjal z idejo pojmovnega horizonta, s
katero Merleau-Ponty ¢as tolmaci kot eksistencialno situacijo.
Pokazal bom presenetljivo podobnosti misli dveh filozofov, se
posebej, ko se srecata v razmislekih v Opazkab o filogofyji
psihologije, kjer si Wittgenstein zamislja hipoteti¢nega cloveka, ki
je »slep za pomenex, ter interpretaciji anomali¢nega vedenja
bolnika, ki trpi za mozgansko poskodbo, ki jo najdemo v
Merleau-Pontyjevi Fenomenologiji zaznave. Metleau-Pontyja bom
nato umestil v diskurz okoli treh modelov ¢asovne zavesti, ki
jih grobo delim v retencijske, razseznostne ter kinematske
modele. Prispevek sklenem z Wittgensteinovo delitvijo med
¢asom kot fenomenalnim in javnim koordinatnim sistemom. S
tem si bomo izdelali nekaj plodovitih podob za razmisljanje o

pojmu casa.

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.49-72.2025
CC-BY, besedilo © Toplak, 2025 Y

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 29, no. 1, pp.49-72, December 2025

ANALYSIS OF TIME IN WITTGENSTEIN AND
MERLEAU-PONTY

ATJOSA TOPLAK

University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenia
aljosa.top@gmail.com

CORRESPONDING AUTHOR

aljosa.top@gmail.com

Abstract I will argue that Wittgenstein distinguishes three
senses in which we speak of seeing the content of our
perception. These senses are: seeing in the literal sense, as
colors and shapes; seeing in some consciously established
regard, such as recognizing a rabbit in the duck-rabbit illusion;
and seeing an aspect in some spontaneous regard. I will
compare this starting point with the idea of the conceptual
horizon, through which Merleau-Ponty interprets time as an
existential situation. I will show the surprising similarities in the
thought of these two philosophers, especially when they meet
in the reflections in Remarks on the Philosophy of Psychology, where
Wittgenstein imagines a hypothetical person who is “aspect-
blind,” and the interpretation of the anomalous behavior of a
patient suffering from brain damage, which we find in Merleau-
Ponty’s Phenomenology of Perception. 1 will then situate Metleau-
Ponty within the discourse surrounding three models of
temporal consciousness, which 1 roughly divide into
retentional, extensional, and kinematic models. I conclude the
contribution with Wittgenstein’s distinction between time as a
phenomenal and a public coordinate system. Through this, we
will develop some fruitful images for thinking about the

concept of time.

Accepted
9.10. 2025

Revised
30. 11. 2025

Published
17.12. 2025

Keywords
Wittgenstein,
Metleau-Ponty,
phenomenology of
mind,

philosophy of time,
philosophy of language

https://doi.org/10.18690/analiza.29.1.49-72.2025

CC-BY, text © Toplak, 2025

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 51

1 Uvod

Pricujoci ¢lanek je nastal iz Zelje, da bi si izdelal nekaj plodovitih podob oz. izhodisc¢a
za analizo ¢asa. Ze Sveti Avgustin pie, da »ne pozna govor nobene besede, ki bi mu
bila bolj domaca in znana in bi jo ¢esce rabil kakor besedo ¢as« (2005, str. 253). Zato
svetnika Se toliko bolj bega paradoks, da pojma ni zmozen povsem osvetliti. Da bi
ekspliciral pojem ¢asa, se Plotin loti izlocitvene metode, s katero skusa identificirati,
kaj v zvezi s ¢asom zgolj siuiajno omenjamo. Tako npr. opazuje, da se ¢as nanasa na
nekaj, kar je povezano z gibanjem, ter s tem, kar se giblje, ter z necim na gibanju, ni
pa ni¢ od tega samo (glej Plotin, 2005, str. 33-35). Kaj mu sploh ostane, ko vso to
gibanje odbere? V slepi ulici zapise, da se je »treba dvigniti do onega polozaja, za
katerega smo rekli, da je pri vecnosti« (Plotin, 2005, str. 45) — in pojem izpeljati iz

vidika platonisticne metafizike. Potem je tudi jezikovna analiza odvec.

Mi si bomo dovolili nekaj vec krozenja okrog pojma casa. Bergson nam predlaga, da
do pojma pristopajmo z odprtostjo do moznosti vecglasja, saj »Ce izbiramo kar se da
raznotere podobe, bomo preprecili, da bi si katera izmed njih prilastila mesto
intuicije« (1977, str. 156). Tudi Wittgenstein se zateka v karseda raznolike analogije
oz. slike, da bi nam te preprecile vnos metafizicnih predpostavk o ¢asu. Ko skusa
govoriti o ¢asu, nas svari: »Pravkar smo uporabili metaforo in zdaj nas metafora
tiranizira. Dokler ostanem v jeziku te metafore, sem nezmozen, da bi se premaknil
izven nje« (FO, §49)1. Ce si tukaj sposodimo nagovor iz Wittgensteinovih Filozofskih
ragiskay, bo cilj pricujocega besedila prikazati sprehod po »pokrajinskih skicah, ki so
nastale na teh /.../ poteh« (FR, str. 7), ko sem skusal iz nekaj gledis¢ misliti o pojmu

¢asa.

Najprej bom slede¢ Wittgensteinu razlocil tri smisle, v katerem govorimo, da vsebino
nase zaznave vidimo; to nas bo vodilo do pojma pojmovnega horizonta, s katerim bomo
slede¢ Merleau-Pontyju ¢as tolmacili kot eksistencialno sitnacijo. Potem bomo Merleau-
Pontyja umestili v diskurz okoli treh modelov ¢asovne zavesti, preden bomo sklenili
z Wittgensteinovo delitvijo med ¢asom kot fenomenalnim in javnim koordinatnim

sistemom. S tem pa si bomo Ze izdelali nekaj plodovitih podob.

! Za kazalo krajsav glej bibliografijo.



52 ANALIZA: METAFIZIKA

2 Trije smisli »videnja« pri Wittgensteinu in Merleau-Pontyju

Avgustin se v svojem poskusu opredelitve ¢asa najprej zatece v nekoliko mrac¢njasko
izjavo, da »prihaja eden [¢as] iz neke skrite notranjosti na svetlo, ko postaja iz
prihodnjega sedanji, drugi pa se pogreza v neko skrivnost temo, ko postaja iz
sedanjega pretekli« (2003, str. 257). Temo, iz katere vznika in v katero se tok casa
pogreza, svetnik prepozna kot »prostor v dusi«. Kot pravi, »zakaj le v dusi bivajo casi
kot te vrste trojstvo, drugje jih ne vidim: sedanji glede preteklosti je spomin, sedanji
glede sedanjosti je vpogled, sedanji glede prihodnosti je pricakovanje« (2003, str.
259). Avgustin nas verjetno drega v smer, ki bi jo danes imenovali presentizen (glej
Barry 2023, §2.2). Po presenetizmu preteklost in prihodnost predstavljata tisto
imaginarno, ki ga obujamo z intelektualnimi akti spominjanja in pricakovanja,
sedanjost pa je vpogled v stanje stvari kot dgjansko so. Zaslon tega racunalnika pred
menoj mi je dan na drugacen nacin kot hrbtna stran, ki je ne vidim, a vem, da je tam.
Ce si sposodimo frazeologijo Wittgensteinovih Opazk o filozefiji psihologije, bi lahko
rekli, da nam je sedanjost dana dbbesedno, tako kot se nasemu pogledu dobesedno
razpirajo »barve in oblike«?, v nasprotju z aspekti videnega, ki se nam ne dajejo v
dobesednem smislu, ampak jih videnemu pri-vidimo (npr. videti zajca v sloviti skici
raca-zajec — glej OFP 1, §1041). To, da obliko racunalnika pred seboj prepoznam kot
ralunalnik, in da praske na ekranu vidim kot znamenje neke preteklosti, je tisto, za
kar tukaj trdim, da je pri-videno. Kot v Fenomenologiji zaznave zapise Metleau-Ponty, »te
sledi [preteklosti] nas same zase Se ne usmetjajo v preteklost: so sedanje; in ¢e v njih
najdem znak kak$nega 'prej$njega’ dogodka, to pomeni, da imam obcutek za

preteklost, saj v sebi nosim ta pomen« (FZ, str. 419).

Zdi se, da tega pomena ne obujam z diskretnim intelektualnim aktom. Kot Merleau-
Ponty nadaljuje, »ne predstavljam si svojega dneva, ampak ta visi na meni z vso svojo
tezo« (FZ, str. 422). V nekem trenutku C odzvanjata trenutek A in B, s svojo tezo
ali lahkotnostjo pa se najavlja tudi D — trenutki skupaj tvorijo »neke vrste naravno
in prvotno enotnost« (FZ, str. 422), ki pojasnjuje, zakaj je npr. posamicen ton
skladbe tako trdovratno zaznamovan z melodijo, v kateri nastopa. Da bi sedanji
trenutek izpel iz gostote ¢asa, ki ga obdaja, in da bi svojo drzo odtujil na nacin, da bi
racunalnik pred seboj zagledal kot nekaj breg ggodovine, bi bilo potrebno doloc¢eno
prilagajanje mojega pogleda. Ko se Wittgenstein prebija do zadnjih tez Logitio-

2 Gre za frazo, ki jo Wittgenstein ob¢asno vpeljuje za opisovanje “neposredno danega” (glej npr. OFP 1, §85, §169,
§964, §1023).



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 53

Sfilozofskega Traktata, nam predlaga, da ravno taksna breziasnost razpira »pravi pogled

na zivljenje«

Smrt ni dogodek Zivljenja. Smrti ne dozivimo. Ce se pod vecnostjo ne razume
neskoncnega ¢asovnega trajanja, ampak brezcasnost, potem zivi vecno ta, ki zivi v
sedanjosti. Nase zivljenje je prav tako brezkon¢no, kot je brezmejno nase vidno

polie. (T6.4311)

V' Vojnib dnevnikib Wittgenstein brez€asnost povezuje s pofujeninm, brez-interesnin
gledanjem na zivljenje, ki ga pooseblja soocanje z umetniskim delom. To »je
predmet, kot ga vidimo sub specie aeternitatis |iz vidika vecnosti oz. brezcasnol; in
dobro zivljenje pomeni svet videti sub specie aeternitatis. Tukaj sovpadata estetika in
etika« (Ms-103, 541). Dejstvo, da je predmet potujen oz. pretolmaien, ko ga zagledamo
v luci estetike, kaze na pomenski pecat, ki ga v predmete polozimo, Se preden pride
do izrecnega intelektualnega akta; obrnimo se k Heideggerju, ki pravi, da so predmeti

umetnosti najprej prisotni kot vsakdanje stvari:

Slika visi na steni kot lovska puska ali klobuk. Slika, npr. tista van Goghova, ki
prikazuje par kmetski cevljev, popotuje z razstave na razstavo. Dela so tovorjena kot
premog iz Porurja ali drevesna debla iz Schwarzwalda. Med bojnim pohodom so bile
Hélderlinove himne spravljene v torbo kakor pribor za ¢is¢enje ¢evljev. Beethovnovi
kvarteti leze v skladi$¢u zalozbe kakor krompir v kleti. (2015, 10)

Slika je podoba v okviru, ki dopolnjuje dekoracijo sobe. Presegajo¢ te neposredne
podrobnosti pa jo lahko zremo kot nekaj lepega in kot nekaj, kar se vpenja v
univerzalno ¢lovekovo izkusnjo — prepoznamo jo kot utelesenje umetniskega izraza,
ki spregovori ¢ez prostor in ¢as. Ze Nietzsche na neki tocki ugotavlja, da se nam
»svet in obstoj zgolj s tem, da se nam pokazeta kot estetski fenomen, za veke vekov
upravicita« (1910, str. 183). Ce tudi dogodke lastnega Zivlienja prepoznamo ne kot
nekaj, kar je ujeto v posamicen ¢as in prostor, temvec kot del vedje, brezéasne celote,
v dogodkih Zivljenja prepoznamo smisel: »ni bistvo umetniskega nacina gledanja, da

svet zre s srecnimi o¢mi« (Ms-103, 671)? Wittgenstein, ki ga na fronti navdaja obup



54 ANALIZA: METAFIZIKA

Od ¢asa do casa postanem zival. Potem ne morem misliti na drugega kot na jesti,
piti, spati. Grozljivo! Potem tudi trpim kot Zival, brez moznost notranje odresitve.
Potem sem v nemilosti svojih potreb in strahov. Potem si ni mogoce zamisliti

pravega zivljenja. (Ms-103, 19v)

... lahko dogodke vpne v podobo zivljenja kot preizkusnje:
Zivi v notranjem miru! Kako pa prides do njega? Samo tako, da Zivi§ pobozno! Samo

tako je mozno prenesti zivljenje! (Ms-103, 10v)

To so nekaksni vidiki dogajanja, ki jih Wittgenstein skusa zavestno prepresti v svoje
dozivljanje sveta. Ampak ta pogled pozablja, da svet ¢ vidimo v nekem smislu, e
preden mu ga zavestno pripisujemo. Ne vidimo ga torej zgolj dobesedno kot barve in

oblike, njegovega smisla pa posredno skozi diskretno dejanje interpretaciye.

Tretji smisel, v katerem stvari vidimo, Wittgenstein nakaze v Opagkah o filozofiji
psihologije. Zanimivo je, da to stori s pomocjo miselnega eksperimenta, kjer si zamisli
cloveka, ki je »slep za  pomene« o0z. »slep za  gestalte«
[Bedeutungsblinde/Gestaltblinde] (OFP I, §243; 11, §478). Na nekem mestu namre¢
pravi, da si lahko predstavljamo cloveka, ki poslusa glasbo, a ne uspe zaznati
melodije, tako da tone obravnava prozai¢no (OFP 1, §342). Tak clovek bi gledal
fotografijo in razbral posamezne lastnosti, ne bi pa mogel zaobjeti celote in
vzklikniti: »Ah, kaksen prizorl« (OFP I, §168). Ce bi imel ta ¢lovek fotografski
spomin in bi ga prosili, da sliko ponovno narise, bi risal po podobnemu postopku,
kot bo sliko nizal tiskarski stroj, kar bi nam dalo misliti, da »ni dojel predmeta kot
predmeta«. Kar si je Wittgenstein zamisljal hipoteti¢no, je za Merleau-Pontyja postala
dejanskost v obravnavi bolnika, ki je trpel za poskodbo na mozganih. Francoski
fenomenolog nam pravi, da bolnik pomen nalivnega peresa ne bo zmozen dojeti,
dokler ne bo opravil »pristnega dejanja interpretacije« (npr. se prestavil v konkretno
situacijo, ki bo klicala po tem, da se podpise na list papitja) — medtem ko bo za
normalnega cloveka veljalo, da mu predmeti Ze »govorijo« in praviloma imajo
pomen, tudi ko niso vpeti v kontekst delovanja (glej FZ, str. 164). Za obravnavanega
bolnika »svet ve¢ ne predlaga pomenov, in »¢e bi nam bi povedal zgodbo, /.../ ne
bo zaobjel melodi¢ne celote, temve¢ posamic¢na dejstva, ki so nanizana ena za
drugim« (FZ, str. 166). To je zato, ker predmeta ne vidi » #retjens smisln nase razdelitve,
ki se s pecatom pomena ze prisesa na svet kot bolj ali manj trdovraten madez —

katerega praviloma Sele z naporom odwislimo. To je tisti Fe-videti-kot, ki ne izhaja iz



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 55

izrecnega dejanja interpretacije (skica raca-zajec), temvec je e fam (Jezus Kristus v

ikoni odresenika).

Zdi se mi, da se horizont ¢asa sedanjemu trenutku razpira ravno v tem smislu, ge-
videti-kot. Z. drugimi besedami, konkretna sedanjost Ze samodejno privzema mesto
indica neke preteklost in neke prihodnosti. Horizont ¢asa se nam ne daje dobesedno,
zato ga tudi ne gre iskati (»Ce namre¢ preteklost in prihodnost obstaja, bi rad vedel,
kje sta.« (Avgustin, 2003, str. 257)), vendar ga tudi izrecno ne obujamo skozi akt
interpretacije. Zato je Husserl raje kot o spominu in pricakovanju govoril o retencijah
in protencijah (glej Barry, 2023, §4.2) — pojma se nanasata na tisto okoliscino, po kateri
se v dogodku C samodejno zadrzita odmeva A in B, hkrati se nam tiho proglasa
nastop dogodka D. Merleau-Ponty nas vabi k razmisleku, zakaj je avgustinska

alternativa nevzdrzna:

Ce bi imeli preteklost le v obliki izrecnih spominov, bi si jih v vsakem trenutku Zeleli
vzbujati, da bi preverili njihov obstoj, tako kot to po¢ne bolnik, ki ga opisuje Scheler;
ta bolnik se je namre¢ obracal, da bi se preprical, ali so objekti Se vedno na svojem
mestu /.../ (FZ, str. 425)

Umanjkanje nasega tretjega smisla videnja bi predstavljalo stanje, o katerem govori ze
Descartes, ko metodi¢ni dvom razlocuje od polja »prakticne gotovosti«, tega
vseprisotnega horizonta vsakdanje zaznave (glej Feldman 1975, 38)? To je ta
horizont, ki stopi v ospredje pojma priro¢nosti, ko nam Merleau-Ponty opisuje, kako
sta »papir in moje nalivno pero tu zame, toda ne zaznavam ju izrecno, na svojo
okolico v vecji meri racuname« (FZ, str. 422). Torej je ta samoumevnost, ki barve in
oblike nasim ocem dela za nevidne; Wittgenstein ta nacin vsakdanje soocenosti s
svetom nakazuje, Merleau-Ponty pa jo z nestetimi primeri dokazuje. Na tem mestu

izpisimo in shematizirajmo to trojnost ¢lovekovega pogleda:

— v dobesednem smislu, to pomeni videti kot vidimo barve in oblike;
—  V interpretativnern smislu, to pomeni videti £ot-da, razbrati zajca v skici raca-zajec;
— V praktitnem smislu, to pomeni Fe-videti-kot, predmet prepoznati na ze vnaprej

postavljenem ozadju sveta, kateremu pripada.



56 ANALIZA: METAFIZIKA

3 Globinska zaznava pri Kohlerju, Wittgensteinu in Merleau-Pontyju

Tako Wittgenstein kot tudi Merleau-Ponty se v poskusu, da bi podértala nas #reyi
smisel videnja, zateceta k razpravi globinske zaznave. Wittgenstein se sprasuje:
»Lahko globino zares vidimor« (OFP 1, §85), preden odgovori pritrdilno — v kolikor
besedo tolmacimo v prakticnen smislu. To obvladovanje globine lahko pojasnimo s
clovekovim razumevanjem paralakse in velikostne konstantnosti, vendar to $e ne
pomeni, da izhaja iz igrecne interpretacije prostora. Wittgenstein drugje vrsto
razumevanja ponazarja z Morsovo abecedo — ko smo v pomen piskov enkrat
posveceni, njihov pomen razvidimo neposredno, brez »skritih mentalnih premikove, ki
bi se morali odviti v ozadju (OFP II, §564). Ce se vrnemo na Wittgensteinovega
»pomensko slepega« cloveka, se zdi, da bi globino zares moral interpretirati izrecno
— tako rekoc, obsojen bi bil na »analiti¢cno drzo« (glej tudi OFP I, §169). Za nas pa

se zdi, da globine praviloma ne rabimo presgjatz, ampak nam je ze dana.

V tem pogledu Wittgenstein zvozi pot med empiristi¢nimi psihologi, ki so zatrjevali,
da globino znterpretiramo, ter gestaltskem psihologom Wolfgang Ké&hlerjem, ki je
skusal dokazati, da globino vidimo v dobesednen smislu. Mikavna se zdi misel, da je
gestaltovec pristal v tej zmedeni poziciji, ker ni uvidel moznosti pomenskega
horizonta, kot sta si ga zamislila Wittgenstein in Merleau-Ponty. Kohler pravi, da
»organizacija zaznave predhodi 'pomenu’, npr. ucenju imen, bogatega simbolizma ali
prakti¢ne rabe; obstoj zaznavnih celot je pogoj za moznost 'pomena'« (GP, 82), kot
da bi se brez wnaprefsnje organizacije vsebina zaznave porazgubila v neresljivo
atomarnih cutnih datah. Po Kéhlerju se v empiristicni psihologiji skusa doseci
natanko tak pogled, ko se ob uporabi specifiénih tehnik in celo laboratorijskih
pogojev gledalca skusa prestaviti v »analiticno drzo« do zaznave (GP, 47). V tej
poziciji se npr. zdi, da je clovek res manjsi, ko se oddaljuje; tudi kroznik, gledan od
strani, bomo videli kot elipso. Tem anonimnim barvam in oblikam, se zdi, je torej

treba dati interpretacijo.

Metleau-Ponty opisuje, kako se slikar priuci analiti¢ne drze s tem, ko iztegne roko in
s copicem meri dozdevno velikost videnega — na ta nacin tako reko¢ zasliSuje naravo
o tem, kako deli, kot so svetloba, sence, odsevi, barve itd., tvorijo celoto, ki jo skusa
zaobjeti (FZ, str. 320). Analiticna drza »odcara« svet na svoje komponente: vidi
kroznik kot belo elipso, zaporedje his kot zaporedje zmeraj manjsih objektov.
Wittgenstein na nekem mestu rece, naj si zamislimo, da sliko narezemo na koscke,

pri ¢emer naj bodo posamezni kosi zgolj trakei razlicne barve. Nek kos bo ponovno



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 57

pridobil pomen samo, ko bo znova vstavljen v celoto in na ta nac¢in postal nebo ali
senca ali blago ali voda itd. (OFP, I, §2606). To je tisto, kar Metleau-Ponty analiti¢ni
drzi naproti postavlja kot »normalno gledanje«, pri katerem je celo »¢rna packa na

beli podlagi prezeta s pomenom« (FZ, str. 4).

Kohler empiri¢ni psihologiji upraviceno ocita, da analiticno drzo enaci z normalnim
gledanjem, s Cemer spregleda uéinke »drze« gledalca (GP, 52). Zamislimo si, da
pogledamo mizo, polno listov papitja, med katerimi jih je nekaj v senci: »Ce svoje
zaznave ne preucim in se zadovoljim s prizorom kot celoto, bom rekel, da so vsi listi
videti enako beli.« (FZ, str. 234) Ce pa prizor gledam skozi katlico za vZigalice, ni¢
vec ne gre za senco cez belo podlago, temvec¢ sive ali nezno modre liste. V analiti¢ni
drzi ne vidimo predmetov, kot so kosi papirja. Ko torej empiristi vztrajajo, da analiticna
drza daje verodostojen vpogled v normalno gledanje, zatrjujejo, da vse pomenske
celote nastopijo Sele skozi interpretacijo zaznave. Naproti temu Wittgenstein
zatrjuje, da izkusnja govori drugace — neposredno »vidim«, da je npr. predmet

oddaljen, pogosto ne da bi znal povedati, zakaj ga vidim kot taksnega (FO §171).

Ko Kohler »znake« razdalje noce tolmaciti kot »razloge« za dojemanje globine, jih
tolmaci kot »vzroke« — s tem, pravi Merleau-Ponty, se ujame v epistemsko
dihotomijo, ki ne vidi prostora za dojemanje kazalcev razdalje kot »motive« oz.
»pomenljive vizualne namige« za vznik globine (FZ, str. 48-51). To ne pomeni, da
nas pozenejo v delovanja, temve¢ lahko delujejo tudi kot priloznost za zaznavo.
Tako Merleau-Ponty govori o »tithem jeziku, prek katerega zaznava komunicira z
nami«, v katerem npr. »razporejeni predmeti v naravnemu kontekstu 'pomenijo’'
vecjo razdaljo« (FZ, str. 48). Ravno na tem mestu nase obravnave globine pa kot

osrednji akter ponovno nastopi pojem casa:

Ko pravim, da vidim objekt v daljavi, Zelim povedati, da ga Zze imam ali da ga imam
$e vedno, objekt je v prihodnosti ali preteklosti so¢asno, kot je v prostoru. (FZ, str.
277)

V analiti¢ni drzi so mi predmeti dani iz perspektive, ta predmet lahko vzamem v roke,
ga obracam, in skozi jukstapozicijo perspektiv odkrijem njihovo zveznost v identiteti
predmeta. Nas vsakdanji pogled pa se ne giblje po perspektivah, temve¢ predumetib, ki
ze imajo pomene. Merleau-Ponty pravi, da je zato zaznavno polje treba razlagati tako
s prostorsko kot temporalno razseznostjo — ravno ¢asovnost je pogoj, zaradi katerega

so se perspektive lahko zlepile v predmete:



58 ANALIZA: METAFIZIKA

Zaznava aktualno ne izvaja sinteze svojega objekta, a ne zato, ker bi ga sprejemala
pasivno, empiri¢no, temve¢ zato, ker se enotnost objekta kaze v ¢asu in ker ¢as ob

svojem ohranjanju bezi. (FZ, str. 253)

Z drugimi besedami, nas obcutek za ¢as ni locena mentalna funkcija, temve¢ je
globoko prepletena s tem, kako telo zaznava svet. Zato Merleau-Ponty tudi govori
o »dvojnih horizontih ¢asa in prostora« (glej Shen, 2021, str. 4), v katerem se »ziveca
sedanjost« razkrije kot nekaj, kar »v svoji gostoti poseduje preteklost in prihodnost«

(FZ, str. 320).
4 Gostota Casa in trije modeli Casovne zavesti

Ce lahko poskuse, da bi pojasnili ¢asovno zavest, grobo delimo v retencijske,
ragsegnostne ter finematske modele (glej Barry, 2023, §1.1), bomo v pricujocem
poglavju Merleau-Pontyja izpeljevali kot predstavnika prvega in kritika ostalih dveh.

Fenomenolog govori o gostoti fasa, ko nam opisuje prepletenost sedanjega trenutka s
pomenskim oz. casovnim horizontom — polja refencij in protencj. Kot pravi,
»preteklosti oz. zaznavnega z njegovo gostoto in neizérpnim bogstvom ne bi bilo,
¢e po Heglovih besedah zaznava v svoji sedanji globini ne bi obdrzala dolocene
preteklosti in je vzela za svojo« (FZ, str. 253). Spomina in pricakovanj ne obujamo;
sedanji trenutek je nasiten z njima, saj: »ne predstavljam si svojega dneva, ampak ta
visi na meni z vso svojo tezo, Se vedno je tu /.../ ta dan imam Se vedno 'v pesti'«
(FZ, str. 422). Sedanjost si je torej bolje kot golo matemati¢no tocko zamisljati kot
izkustveni 5iv med pravkar-minulim in komaj-Se-prihajajo¢im. Ce je dotlej Merleau-
Ponty e uglasen s podobo, ki bi jo lahko pripisali tudi Husserlu (glej Shen, 2021, str.
4-5), pa je treba zdaj opozoriti na nekaksno posebno fluidnost v Metleau-Pontyjevi

podobi ¢asa, ko pravi:

Jaz ne grem skozi niz sedajev, katerih podobo bi ohranil in ki bi postavljeni eden od
drugega tvorili eno vrsto. V vsakem trenutku, ki pride, se predhodni trenutek
spremeni, e vedno ga drzim v pesti, Se vedno je tu, a vendar se ze izgublja, spusca
se pod ¢rto sedajev: da bi ga zadrzal, moram z roko seci skozi tanek sloj ¢asa. (FZ,
str. 422)



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 59

Preteklost se torej ne nabira kot nekaksen kup mrtvih kristalov; lahko bi jo opredelili
kot gibajoii se odtis, kot stopinjo v pesku — s¢asoma jo zalije voda, ali pa povlece veter,
ali pa v stopinjo stopi zival. Impresijo sedanjosti bi si lahko predstavljali tudi kot
barvo, ki jo ¢opic¢ prav zdaj odlaga na platno; postane retencija, rep poteze, ki je Se
svez, moker, spreminjajo¢ se v zivem zamiranju, raje kot mrtva kopija dogodka —
Sele kot oddaljena preteklost se zacne susiti. Gre torej za nekaksen dasovni holizem, ki
razlaga, zakaj »sedanjost ni zaprta sama vase, ampak se usmerja proti prihodnosti in
preteklosti (FZ, str. 427). Z drugimi besedami, nismo ujeti v trenutku, ampak se
skozi svoje delovanje usmerjamo po tem dinami¢nem horizontu, ki nasa dejanja
projicira naprej, medtem ko jih opolnomodéi z ocesom, ki raziskujoce pogleduje
nazaj. Merleau-Ponty pravi, da »nisem » prostoru in » ¢asu, ne mislim o njima; raje,
prostoru in ¢asu pripadam, javljam se jima s svojim telesom« (FZ, str. 175). Ce je ¢as
pri Husserlu se zmeraj intencionalna aktivnost zavesti, pri Merleau-Pontyju izhaja iz
telesnega udejstvovanja v svetu: ne zaznavam »zdaj$njosti« kot objektivne tocke,
temvec jo zivim v telesu — kot vznemirjenje, kot napetost, kot pri¢akovanje, kot
spomin, ki se ponovno prebudi v gibu ali pogledu. Cas ni za mojo zavestjo, ampak
v moji zaznavi, v telesnem odnosu do sveta. To pomeni, da je treba ¢asovno zavest
razumeti kot Ziveto napetost telesa do sveta — nek afektivno-zaznavni horizont, ki je
vselej odprt in nikoli povsem dolocen. Ko se potem subjekt zazre vase, da bi nasel
izvor Casa, ze zmeraj ujame nekaj, kar je napredovalo, je v gibanju, je ge-v-casu: »Cas
obstaja zame le zato, ker sem v njem, kar pomeni, da se v njem odkrijem kot Ze
vpleten« (FZ, str. 430). Lahko bi rekli, da se ge-vidimo-kot.

Za togo shemati¢nostjo Husserlovega modela se skrivajo predpostavke o naravi jaza
— ¢e »Hussetl protencije in retencije imenuje tiste intencionalnosti, ki me zasidrajo v
okolico« (FZ, str. 478), nas Merleau-Ponty opozatja, da moramo besedico »me« v
tem stavku brati kot »transcendentalni jaz« v kantovskem smislu (FZ, str. 488). To

pa zanj ni sprejemljivo, saj:

Ce je Jaz Kantov transcendentalni jaz, nikoli ne bomo razumeli, da se lahko kdajkoli
zdruzi s svojo brazdo v notranjem ¢utu /.../ Toda ¢e je subjekt ¢asovnost, tedaj
samo-postavljanje ni ve¢ protislovje, saj izraza prav bistvo dozivetega casa. (FZ, str.
432)

Ce Hussetl opaza pasivno sintezo ¢asa v ozadju sedanjega trenutka, Merleau-Ponty
opozatja, da je to opazovanje »Sele indeks za oznacevanje problema, ne resitve (FZ,

str. 481). Ne odgovarja namre¢ na vprasanje: Od kod ta sinteza? Ce izhaja iz subjekta,



60 ANALIZA: METAFIZIKA

je mo¢ te samo-postavitve tezko razumeti. Ce bomo torej Metleau-Pontyja v
pricujo¢em poglaviju slikali kot zagovornika refencijskega modela, je razmejitev od
Husserlovega idealisticnega modela dobro imeti v mislih. Torej, ¢e bo glede
tilozofskega vprasanja Casa realist dejal, da je »subjekt v casug, idealist pa, da je »¢as
v subjektug, bo Merleau-Ponty skusal ubrati vmesno pot, »po kateri je struktura ¢asa
identi¢na strukturi subjektivnosti« (glej Sallis, 1971, str. 347). Ali, kot predlaga
Heidegger:

Ce torej svetni cas spada k Casenju casovnosti, tedaj ga ne smemo niti
'subjektivisticno' zamegliti niti 'postvariti' z nekak$nim slabim 'objektiviranjem'.
Obojemu pa se lahko z jasnim uvidom, ne pa zgolj na podlagi negotovega
omahovanja med obema moznostima, izognemo le, ¢e razumemo /.../ koliko ji ta
[zgreSeni| pojem casa in njegovo gospostvo zagrajuje moznost razumeti v njem

menjeno iz izvornega Casa, se pravi kot casovnost. (2005, str. 560)

Preden pogledamo to »izvornost ¢asa«, ki Merleau-Pontyju omogo¢i, da si ¢as raje
kot subjektivni konstrukt diskretnih trenutkov zamisli kot temeljno, ekstati¢no
dimenzijo jaza, ki Sele predhaja in omogoca intencionalnost (s tem pa fenomenologiji
c¢asa priskrbi globljo ontologijo), poglejmo $Se, kako se Metleau-Ponty obregne ob
kinematski model casa — smo zgolj pasivno vrzeni » ¢as, kot ura, ki nemocno tiktaka,
in starajoce se knjige na polici? To bi pomenilo, da »¢as predpostavlja pogled na cas«
(FZ, str. 417), nosi nas po reki zivljenja, katere razseznost pasivno belezimo in

spajamo v pomenske celote. Merleau-Ponty razmislja o obrnjenem zornem kotu:

[Clovek se spuséa] s tokom proti svoji prihodnosti, toda prihodnost so nove
pokrajine, ki ga cakajo pri izlivu, tok ¢asa pa ni vec sama reka: to je spreminjanje
pokrajin za opazovalca v gibanju. Cas torej ni realni proces, dejansko zaporedje, ki

bi ga lahko opazoval. Rodi se iz mojega odnosa do stvari. (FZ, str. 418)

Ali drugje, telo »si vzame lastnistvo nad casom, prej kot da bi se mu podjarmilo«
(FZ, str. 287). Tako reko¢, v svojem zaznavnem polju prepoznava »motive, ki nas
pogled vabijo k zaznavi ¢asa (spomnimo na pojem motiva v poglavju 2.2). Zato je
jasno, da Merleau-Ponty kinematskega modela Casa, po katerem subjekt pasivno
prehaja od zavesti enega trenutka do zavesti drugega, niti ne more sprejeti. Vseeno
si poglejmo, kako bi zagovornik kinematskega modela zagovarjal svojo pozicijo.
Najbolj osnoven izziv, o katerem piSe avtor prispevka na Stanfordovi enciklopediji

filozofije, je t. 1. »paradoks casovne zavesti«:



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 61

Sedanjost je, strogo gledano, zgolj trenutna. Ce je torej nasa zavest omejena na
sedanjost, ne sme posedovati ¢asovne globine. To pa nas vodi do sklepa, da ne more

zaobsegati fenomenov s ¢asovno razseznostjo. (Barry, 2023, §1.1)

Zagovorniku kinematizma 1zschak Millerju se zdi ocitno, da je zastavitev paradoksa
povsem zgreSena; na OsNOVi nacela prikazovalnega sovpadanja razlaga, da »dolzina
prikazovanja vsebine sovpada z dolzino samega akta prikazovanja« (1984, str. 107).
To pomeni, da ¢eprav smo ujeti v nekem trenutnem sedaju, temu sledi drug sedaj,
ki bo dalje prikazoval $e zmeraj prisotno zaznavno vsebino. Casovna razseznost se
nam torej kaze kot spoj locenih trenutkov, ki prikazujejo isto vsebino. Temu sledi
nacelo simultane zavesti, ki pravi, da »ce se kdo zaveda zaporedja ali trajanja, se tega
nujno zaveda v trenutku« (1984, str. 109). Zgolj zato, ker smo ujeti v trenutku, Se to
ne pomeni, da nimam zavedanja o preteklih trenutkih. Ce se Brentano sklicuje na
socasno zaznavo tona v glasbi z melodijo, ki mu je predhodila, &inematist preprosto
odgovarja, da gre za zavedanje, omejeno na sedanji trenutek (Barry, 2023, §4.2).
Taksno sliko pravzaprav najdemo ze pri Avgustinu: »/.../ to se pravi, merim vtis, ki
ti ga vtiskujejo stvari, ko prehajajo, in, ki ti ostane, ko so presle« (2003, str. 260).
Svetnik nam daje primer recitirane pesmi — v spomin se nam vtisnejo posamicni
zlogi, poslusamo sedanji zlog, hkrati pricakujemo, da bo se $e nadaljeval z drugimi.
Ko tako prehajamo od zloga do zloga, celotna pesem obstaja zgolj v nasem duhu, kot
ideja; kolic¢ina prihodnosti nase pesmi se postopoma zmanjsuje, dokler celotna ne
preide v domeno spomina — ypogled oz. impresija odkrije zgolj zlog, ki se izgovori v
trenutku (2003, str. 267).

Obcutek, da se stvari vendarle gibjjejo in zvezno prehajajo od trenutka do trenutka,
zagovornik modela tolmaci s Ainematografsko iluzijo — razlog, zakaj 24 staticnih
posnetkov filma na sekundo nasega duha prepricajo v zivo gibanje podob na platnu.
Pri tem se zdi, da nam »film ne ponuja podobe, ki bi ji sele dodal gibanje, temvec
nam neposredno daje podobo-gibanje« (Deleuze, 2015, str. 12). Temu prigovatja
ugotovitev Daniela Dennetta, da bi pravzaprav moralo biti v nasem zaznavnem polju
polno taksnih diskontinuitet, pa jih preprosto ne opazimo, npt. ta, ki je posledica slepe

pege na retini nasega ocesa:

Mozganom ni treba zapolniti slepe pege, ker je regija, ki jo pokriva, Ze oznacena (npr.
'karirasto' ... 'Se vec¢ istega'). (1991, str. 335)



62 ANALIZA: METAFIZIKA

V bistvu, ker imamo prepricanje o tem, kaj slepa pega vsebuje — obi¢ajno »ve¢ istega«
—, zakaj bi si mozgani potem sploh prizadevali ustvariti izkusnjor Dennett predlaga,
da bi lahko to obravnavo prostorskih vrzeli smiselno razsirili tudi na ¢asovne vrzeli
(prekinitve v zveznosti izkusnje). Nasa vidna izkusnja je neprestano prekinjena
zaradi sunkovitih premikov o¢i med sakadami. Ne opazimo posledi¢nih vrzeli ali
lukenj v izku$nji, vendar jih tudi ni treba zapolniti, ker nismo zasnovani tako, da bi

jih zaznali. Splosneje:

Ena izmed najbolj presenetljivih znacilnosti zavesti je njena diskontinuiteta — kar se
pokaze v slepi pegi in sakadicnih vrzelih, ¢e navedemo najpreprostejSa primera.
Diskontinuiteta zavesti je presenetljiva zaradi navidezne kontinuitete zavesti. (1991,
str. 350)

Ceprav se Dennett osredotoéa na razlago, zakaj smo nagnjeni k temu, da svojo
izku$njo opisujemo kot zvezno, Ceprav je v resnici diskontinuirana, bi lahko ta
pristop razgirili tudi na neposredno izkusnjo spremembe. Ce vsebina in ¢asovna
razporeditev staticnih posnetkov filmske predstave zadostujeta, da nas duh verjame,
da zaznavamo gibanje in spremembo, bomo neizogibno verjeli, da to res zaznavamo,
in bomo svojo izkusnjo temu primerno tudi opisovali. Ali ni to vse, kar bi bilo treba
razloziti? Merleau-Ponty taksen reprezentacijski in redukcionisti¢ni pogled na zavest

odlo¢no zavraca:

Objektivni ¢as tvorijo zaporedni trenutki. Doziveta sedanjost pa v svoji gostoti
vsebuje preteklost in prihodnost. Fenomen gibanja zgolj najbolj obcutno dokazuje
prostorsko in ¢asovno implikacijo. Gibanje in telo v gibanju poznamo, ne da bi se
zavedali objektivnih polozajev, tako kot poznamo oddaljeni objekt in njegovo
resnicno velikost brez kakrsnekoli interpretacije, in tako tudi v vsakem trenutku
poznamo kraj doloc¢enega dogajanja v gostoti nase preteklosti brez kakr$negakoli

izrecnega obujanja v spominu. (FZ, str. 288)

Ko nekaj dozivljamo, ni nikoli ¢isto »zdaj« v tocki casa, temvec je to gosta,
raztegnjena enota izkustva. Ko poslusamo melodijo, bo rekel Merleau-Ponty, ne
sliSimo posameznih tonov, ampak melodi¢no celoto, ki je ¢asovno razpeta. Oziroma,
ne vidimo gibanja kot zaporedje pozicij, temve¢ kot nekaj, kar se odvija v teko¢em
toku, kjer vsaka nova tocka ze vkljucuje sled prejsnje. Temu bi pritrdil tudi Thomas
Sattig:



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 63

/ .../ ne sklepam zgolj, da se je list premaknil, na podlagi spominov na prej izkusena
trenutna stanja lista. Preprosto vidim, da se gibanje dogaja. (2019, str. 275)

Vendar ne povsem, saj je Sattig razvil razlago toka, utemeljeno na pgjavnen

nadomestanyu:

. vidim, da je vsako trenutno stanje lista takoj nadomesceno z drugim, podobno
kot voda tece skozi re¢no strugo, kjer je vsak delé¢ek vode takoj nadomescen z novim.

(2019, §1)

Ce se ¢as v odstavku kaze kot zaporedno nadomescanje trenutkov, se kaze pri
Merleau-Pontyju skozi prekrivanje, odmevanje in anticipacijo, zaradi cCesar svet
dozivljamo kot fluidno enotnost in ne serijo trenutkov. Cas szmikne iz igre sveta in v
njem aktivnega subjekta, katerega zavest je wasicena z odmevi preteklosti in

najavljanjem prihodnosti:

Sveta ne dozivljamo, kako da bi bil sistem odnosov, ki v celoti dolo¢ajo vsak
dozivljaj, ampak v smislu odprte celote, katere sinteza ni nikoli dokoncana. (FZ, str.
233)

Napram kinematskemn modelu bi se torej zdelo, da se bo Merleau-Ponty zatekel k
ragsegnostnemn, kot ga npr. zagovarja Bergson. Bergson predlaga, da bi si bilo
sedanjost primerno zamisljati kot »elastiko, stisnjeno v matemati¢no tocko, ali pa
morda »Custveni trak«, na katerega se lepi paleta raznovrstnih trenutkov. Ta podoba
izhaja iz izhodis¢nega opazovanja, da je zaporedje stanj, ki jih opazuje v svojem
duhu:

/.../ tako ¢vrsto organizirano, tako globoko prezeto s skupnim zivljenjem, da ne bi

mogel reci, kje se katero izmed njih koncuje in kje se zacenja drugo (1977, str. 154)

Zato podobno kot William James sklene, da moramo zraven abstraktne ideje
matematicnega sedaja govoriti tudi o nekaksnem izkustvenem sedaju, »ki poseduje
bezno trajanje, s katerim lahko razlagamo spremembo in vztrajanje v nasi neposredni
zavesti« (glej Barry, 2023, §1.1). Z drugimi besedami, sedanji trenutek se razzeza; kot

opaza James, ta ugotovitev ustreza zdravorazumskemu pogledu na cas:



64 ANALIZA: METAFIZIKA

Zdi se, da zavest ni razrezana v delcke. Besede, kot so 'veriga' ali 'vlak' je ne opisujejo
dobro /.../ Kajti, ni ni¢ clenjenega, zavest tec¢e. Metafori, s katerimi jo tako naravno
opisemo, sta 'reka’ in 'tok’. (1890, str. 239)

Prav ob metaforo reke se Merleau-Ponty veckrat obregne v izhodiscu svoje
obravnave o casu (glej FZ, str. 417), saj, kot pravi, z izbrisom razlike med tremi
temporalnimi dimenzijami izni¢i notranjo napetost Casa oz. zanika prehodnost kot
izkusnjo — Ce je vse del istega toka, ni ve¢ razlike med »je bilo«, »je« in »bo«, ni vec¢

tega prehoda, razlike, napetosti med zdaj in ne-zdaj:

Bergson ni imel prav, ko je enotnost ¢asa razlagal z njegovo kontinuiteto, saj je s tem
pomesal preteklost, sedanjost in prihodnost, ¢e§ da neopazno prehajamo iz ene v
drugo, koncno pa je s tem tudi zanikal ¢as. Toda imel je prav, ko se je posvecal

kontinuiteti ¢asa kot bistvenemu fenomenu (FZ, str. 418).

Torej se po eni strani Merleau-Ponty strinja z Bergsonovimi poudarki. Prav ta je ze
polemiziral z pogledi, ki so implicirali &inematski pogled na ¢as — pravi, da v nekaksni

analiticni drzi dele izkustva odtuji od nase dejanske izkusnje sveta:

Od casa do casa dela [nas duh] nekaksne trenutne posnetke nedeljene gibljivosti
resnicnosti. Tako dobimo obdutke in ideje. S tem zamenjuje zveznost z nezveznostjo,
gibljivost s stabilnostjo /.../ (1977, str. 178)

Naloga filozofije pa je »obrniti obi¢ajno smer delovanja misli« (1977, str. 179) in
opaziti »vse zaznave, ki jih dobiva od snovnega svetag, ob cemer bo prisla do sklepa,
da se »oglasajo tendence, gibalne navade, mogocih dejanj, bolj ali manj trdno
povezanih s temi zaznavami in temi spomini« (1977, str. 153—154), torej da je svet v
prvi meri nekaj, kar vabi k udejstvovanju, raje kot nekaj, kar se nam pasivno daje.
Potem, nadaljuje Bergson, bomo »pod to povrsinsko zmrzalijo« rigidnih pojmov in
predstav nasli »neko zvezno podtekanje /.../ neko zaporedje stanj, kjer vsako
napoveduje tisto, ki bo sledilo, in vsebuje tisto pred seboj« (1977, str. 153—154). S
tem tudi premaguje nelagodje, ki ga izrazi Avgustin:

Ce je mogoce predstavljati si ¢as, ki se ne da drobiti v nikake, tudi najdrobnejse hipce
ve¢, takemu drobcu edinemu lahko damo ime sedanjega: toda ta leti s tako deroco
brzino /.../ (2003, str.255-6)



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 65

Tocke sedanjosti, ki jih opisuje Avgustin, nimajo #rgjanja — ne moremo jih
»stanovitvno vleci«, da bi pridobile $irino.V  prepoznanju nekaksne  ragsenosti
trenutka se Bergsonova filozofija vsaj v nekem oziru pribliza Merleau-Pontyjevem
pogledu, ¢eprav ji umanjka »fenomenoloska pozornost, ki bi jo posvetila pojmu
telesa« (Shen, 2021, str. 6). Zdi se, da Bergson telo Se zmeraj razume kot objektivno
telo, gibanje pa kot premik telesa v objektivnem prostoru (glej Bergson 1977, str.
152; tudi Deleuze, 2015, str. 9). Sicer, kot razlaga Deleuze, ta okolis¢ina Bergsonu
ne prepreci, da bi osnoval karseda fluiden pojem Celote, za katerega bomo tukaj
privzeli, da v grobem odgovarja Merleau-Pontyjevi eksistencialni situaciji; Deleuze
navaja slaven primer sladkotja, ki ga Bergson topi v vodi, torej prihaja do gibanje
delcev, a pri tem se hkrati spreminja celoten sistem, namrec iz vode, v kateri je sladkor,

do vode, ki je sladkana. Tako rekoc¢:

Gibanje je translacija v prostoru. Toda vsaki¢, ko pride do translacije v prostoru,

pride tudi do kvalitativne spremembe v celoti. (Deleuze, 2015, stt. 18)
Pri Merleau-Pontyju najdemo pritrjevanje:

Tako kot je Bergson cakal, da se bo raztopil kos¢ek sladkorja, moram jaz vcasih

cakati, da nastane organizacija. (FZ, str. 276)

Tezava je, da Bergsonov ragsesnostni model »zivece in gibajoce se vecnosti« (Shen,
2021, str. 6) brez pasivne sinteze, ki retencijo in protencijo zveze s sedanjim
trenutkom, ne more pojasniti prebanja med posamicnimi trenutki. Bergson sicer

pravi, da:

Strogo vzeto bi bilo mogoce, da ne bo staja nobeno drugo trajanje razen nasega, kot

bi bilo npr. mogoce, da na svetu ne bi bilo druge barve kot oranzna. (1977, str. 1706).

Kot pa bi tudi v svetu oranzne barve po Bergsonu vsebovali vsaj slutnjo barvnega
reda, ki napoveduje rdeco in rumeno, nadaljuje, da nas »tako intuicija nasega trajanja
— ki nas nikakor ne pusca viseti v zraku, kot bi storila ¢ista analiza — spravlja v stik s
célo povezavo trajanj /.../« (1977, str. 176). Ta slutnja oz. stik bi lahko bili to, kar
fenomenologi imenujejo za retencije in protencije. Dokler pa Bergson vztraja v

»vecnem, proznem sedajuk, kot pravi Merleau-Ponty, pa bo veljalo:



66 ANALIZA: METAFIZIKA

Obcutek veénosti je hinavski, saj se ve¢nost napaja iz ¢asa. Vodomet je vedno isti le
zaradi neprekinjenega krozenja vode. Vecnost je ¢as sanj, sanje pa se sklicujejo na

bedenje, od katerega si izposojajo vse svoje strukture. (FZ, str. 430)

To nas lahko spomni na Wittgensteinovo tezo o brezcasnosti iz Logicno-filozofskega
Traktata, ki smo jo omenjali v prvem delu ¢lanka. Lahko bi rekli, da se nam v neki
posebni modalnosti zavesti zazdi, kot da smo stopili 7z ¢asa — zamislimo si meniha
ob meditaciji, umetnika ob opazovanju nekega prizora, gledalca pocasnega filma.
Obcutek, da se je globina ¢asa razblinila, lahko pojasnjujemo z nedejavnostjo duha
in telesa; ker ni gibanja, se mi pojavljajo zgolj odmevi iszega, prav tako okolica ve¢ ne
klice po udejstvovanju, stvari se mi nehajo najavljati kot se-pribajajoce — karkoli pride,
bo zgolj se vec¢ istega. Potem pa se telo aktivira, s spremembo nam odzvanja
prisotnost tistega, kar se je spremenilo, iz okolice se nam zacnejo javljati sidri§ca, na
katere se lahko oprimemo, da razvezemo nastalo eksistencialno situacijo iz krca.
Tako reko¢, ko Bergson o trenutnem sedaju govori kot o »ve¢nem sedajug, si izbere
ze zaznamovano modalnost duha, ni¢ kaj druga¢no od Wittgensteinovega misti¢nega
pogleda, ki na stvari skusa gledati brez¢asno. Ampak to ni podoba vsakdanje, delujoe
zavesti — temve¢ podoba raztelesenega jaza. Morda bi lahko na Bergsona prenesli

kritiko, ki jo nek komentator zada Wittgensteinovi zgodnji filozofiji:

Wittgenstein omenja zgolj »bedo sveta« in v zapiskih i§¢e nacin, kako jo »zanikati«.
Etika Traktata je etika zanikovanja s postopnim umikanjem v tiho zaveti$ce idealnega
jaza; jaza, ki lahko preleti »celoto dejstev« in svet zazre sub specie aeternitatis — nato pa
v svojih izoliranih premislekih pride do strinjanja s svetom in ga sprejme taksnega,
kot je. (Hosseini, 2015, str. 41-42)

In, da Se kritiko specificiramo na Bergsona — ontolosko gledano je brez
cksistencialnega telesa kot predrefleksivne osnove pojem frgjanja zelo blizu nekaksni
konstrukciji zavesti, ki spada v okvir idealizma. Tako obstaja nevarnost, da se pojem
trajanja zaplete v »absolutno subjektivnost, kar spodkopava utemeljitev telesa kot
oporne tocke ter ovira obnovo ecksistencialne situacije v Merleau-Pontyjevem
projektu (glej Shen, 2021, str. 6). Ali, Se drugace, pomen »trajanja« kot filozofskega
pojma je povsem drugaen od pomena »éasa« v vsakdanjem kontekstu. Ce je #rajanje
pti Bergsonu ziva in gibajoca se vecnost za svetom, se more pri Merleau-Pontyju

spustiti na raven afektivnega horizonta.



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 67

Morda lahko na tem mestu omenimo $e »Casovnost Jaza« oz. Heideggerjevo misel,
da je »pomen Daseina ¢asovnost« in da je »¢asovnost v svoji biti ekstati¢na«. Menim,
da je Merleau-Pontyju ponudila teoretski okvir, da je razpravo o casovnosti
premaknil z ravni Ciste zavesti na raven eksistencialne filozofije. Navezujo¢ se na
Heideggerja, Merleau-Ponty predlaga, da »preden se sploh lahko vzpostavi
intencionalnost, mora obstajati odprtost, prostor svobode (Spzelranm), pokrajina
(Gegend), znotraj katere se lahko intencionalnost razgrne. Ta pokrajina je ¢as« (citat
iz Shen, 2021, str. 11). Ta opredelitev ¢asa kot pokrajine, znotraj katere se lahko
intencionalnost Sele oblikuje, pomeni pomemben premik v razumevanju
subjektivnosti: subjekt ni vec¢ zgolj nosilec zavestnih aktov v ¢asu, temvec je sam ze
v temelju ¢asovno strukturiran, torej eksisten¢no vpet v ¢as kot horizont smisla in
moznosti. Cas tako ni ve¢ nekaj, kar te¢e mimo subjekta ali kar si subjekt predstavlja,
temvec je nacin njegove biti — nacin, kako je svet zanj sploh lahko smiseln. Merleau-
Ponty s tem vzpostavi kontinuiteto med telesno umescenostjo v svet in ¢asovno
strukturiranostjo eksistence: telo ni le prostorsko, temve¢ tudi ¢asovno navzoce, saj
je ravno v telesni izkusnji mozno zaznati, kako se preteklost, sedanjost in prihodnost

prepletajo v zivi sedanjosti.

Ali drugace, zavest ne deluje tako, da bi sproti zbirala tocke v linijo, temvec je ze
sama strukturirana kot trajanje, v katerem se preteklost zadrzuje kot odmev in
prihodnost kot obzotje pricakovanija. Cas zato ni zunaj subjekta, pa tudi ne zgolj v
njem, temve¢ vznikne v razmerju telesno umescenega subjekta in sveta, ki se odpira.
V tem smislu Merleau-Ponty preseze klasicne psiholoske ali kognitivne opise
zaznavanja ¢asa: pokaze, da je ¢asovnost pogojenost nase eksistence in hkrati pogoj

moznosti smisla.
5 Cas-spomin in ¢as-informacija pri Wittgensteinu

Doslej smo v nalogi o ¢asu govorili v smislu kot govorimo o gibanju, ki ga
zaznavamo na platnu v kinodvorani — torej kot o tem, kar nam je neposredno dano,
»kot barve in oblike«. To nas je vsaj dregalo proti zamisli, da ima zgolj sedanjost
konkretno resnicnost, vse ostalo pa »konkretno danemu« pri-mislimo. Slede¢
Wittgensteinu bi rad v naso diskusijo ¢asa umestil Se moznost javnega koordinatnega

sistema.



68 ANALIZA: METAFIZIKA

V Filozofskib opazkah se Wittgenstein obrne k razmisleku: »Jezik lahko izreka zgol]
stvati, ki si jih lahko zamislimo tudi drugace /.../ Mika nas, da bi rekli: zgolj izkustvo
sedanjosti ima realnost. In potem mora biti prva replika: v nasprotju s cemr« (FO,
§54). O casu bi lahko govorili tudi kot o filmskem traku v sosednji kabini, ki se vlece
po projektorju in s tem na nase platno mece svetlobo. To bi bila npr. fizikalisticna

podoba ¢asa’ — nekaj, kar je lastno svetu, ne nam:

Ce primerjam dejstva neposredne izku$nje s podobami na zaslonu in dejstva fizike s
podobami na filmskem traku, potem je na filmskem traku prisotna sedanja podoba,

hkrati pa tudi pretekle in prihodnje; na zaslonu pa ni nicesar razen sedanjosti. (FO,

§83)
To razlikovanje je potrebno imeti v mislih, ker se:

/.../ najhujSe filozofske zmote zmeraj porodijo takrat, ko skusamo vsakdanji-

fizikalni-jezik prenesti v polje neposredno danega (FO, §57).

Ce je zgolj sedanjost realna, kaj je potem tisto, s ¢emer jo primerjamo? Wittgenstein
opaza, da mora biti smisel trditve konstruiran tako, da lahko vemo, kako »odloc¢iti
njeno resnic¢nost ali nesrecnost« (FO, §43). To lahko storimo zgolj tako, da neko
stanje stvari »pogledamo« — nekaj pa lahko pogledamo zgolj takrat, ¢e se nam kaze

»V CaASUK:

Ce je svet ¢utnih dat brezéasen, kako lahko o njem sploh govorimo? Tok Zivljenja
/.../ tece dalje in nase trditve so tako rekoc verificirane zgolj ob dolocenih trenutkih.
Nase trditve so verificirane zgolj v sedanjosti. Torej more biti tako tudi postavljene

/.../ tako kot je telesnost ravnila tista, ki mu omogoca metjenje. (FO, §48)

To, da lahko resnic¢nost trditve verificiram zgolj »tukaj in zdaj«, govori bolj o naravi
smisla kot pa naravi ¢asa. Prav zato Wittgenstein pravi, da ¢e »kdo rece, da ima zgol;
sedanja izkusnja realnost, mora biti beseda ‘sedanja’ popolnoma odve¢ /.../ Kajti ne
more pomeniti sedanjosti v nasprotju s preteklostio in pribodnostjox (FO, §54). To je zato,

ker pojmi skrivaj prehajajo med dvema kontekstoma:

3 Ni pa nujno, da bi bila prav fizikalisticna. Kot opaza nek komentator, Wittgenstein v nekem
predavanju deli med miselnim casom in fizikalnim ¢asom — nato pa te delitve ve¢ ne uporabi,
konsistentno govori o »¢asu-informaciji« kot $irsi kategoriji kakrsnih koli javnih referenénih sistemov
casa (glej Schulte, 20006, str. 561; Hintikka, 1996, str. 242-274).



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 69

1zjava 9jaz zaznavam x’ je prevzeta iz idiomov fizike, tako da mora X’ stati za fizi¢ni
predmet /.../ Stvari so se ze sfizile, ko izraz uporabimo v fenomenologiji, kjer mora
x” imenovati datum. Kajti potem tudi jaz’ in “zaznavam’ ne moreta ohraniti svojih

prejs$njih pomenov. (FO, §57)

V nekem nareku kolegu G. E. Mooru (glej Rizzo, 2016, str. 140-141) Wittgenstein
pravi, da je treba pri govoru o ¢asu vpeljati distinkcijo med éas-spominom kot daj-
centricnem sistemn (in se okoli njega vrtijo fraze, kot so »vceraj, kasneje, naslednji
mesec) tet casom-informacijo kot referenénim sistemom javne kronologije (»ob 06.07,
21. junija, leta 2090, t5, dvajset milisekund«). Hintikka nam predlaga, da to razliko
razumemo kot kontrast med perspektivistiinimi in javnimi nacini identifikacije casa,
vendar tudi dopustimo, da ima Wittgenstein vcasih v mislih ozjo delitev med
fenomenolosko in figikalisticno sliko (glej 1996, str. 251). S tem Ze odpravimo precej
miselnega neudobja, ki ga je izrazal Sveti Avgustin, ko zapise: »Ce namre¢ preteklost
in prihodnost obstaja, bi rad vedel, kje sta.« (2003, str. 257) To vprasanje izhaja iz
podobe ¢asa-informacije, 2 odgovor i$¢e v podobi ¢asa-spomina. Cesar Avgustin ne
opazi, je to, da se je smisel besed »preteklost« in »prihodnost« v pricakovanem
odgovoru radikalno spremenil — iz tistega, Cesar se lahko spominjam in kar lahko
pricakujem, v tisto, kar ima lastno bit. Tezava je torej v slovni¢nem protisloviju, ki se
prav tako pojavi, ko npr. metafori »toka« in »dolZine« ¢asa prenesemo na fizikalni
¢as — Ceprav je edini pravi nacin razumevanja pojmov dan znotraj zivecega konteksta.
Wittgenstein nam to poanto lepo orise v svojih predavanjih iz leta 19321933 (glej
Wittgenstein, 1979, str. 13). Pravi namre¢, da si naj predstavljajmo reko, na kateri
plavajo drevesna debla, ki ob tem, ko gredo mimo mene, udarijo ob zvonec. Potem
lahko npr. recem, da sem jedel kosilo ob 105-tem zvoncu. Prav tako lahko opazam,
da se je dolzina intervalov med posami¢nimi udarci zvonca po 100-tem obc¢utno
zmanjsala. Ampak to, v kak§nem smislu govorimo o dolzini, se drasticno razlikuje
glede na metodo merjenja — ura bo izmerila, da so zvonci najprej udarjali enkrat na
uro, kasneje pa enkrat na sedem minut. Na§ cut za ritem pa po eni uri ti§ine upeha,
tako da bo smisel dolzine kot zaznanem intervalu predstavljal nekaj popolnoma
drugega. Govorimo o dolzini v dveh popolnoma razli¢nih smislih — kot o ¢utu oz.

intuiciji in kot o podatkih, izmerjenih z instrumenti.

Metafore, ki jih prenasamo iz ravni jezika fizikalnega sveta na raven zaznavnega, nas
navdajo z nekaksno fascinacijo, ki nam potem onemogoci, da bi opazili dve razli¢ni

slovnici govora. Kot Wittgenstein pise v dnevniku:



70 ANALIZA: METAFIZIKA

Dokler obstaja glagol ‘biti’, ki izgleda, kot da deluje na isti nacin kot glagola §esti’ in
‘piti’; dokler imamo pridevnike ‘identicen’, ‘resnicen’, ‘neresnicen’, ‘mozen’; dokler
bomo se dalje govorili o ‘reki ¢asa’ in ‘Sirjenju prostora’ itd., se bodo ljudje spotikali
ob istih kripti¢nih tezavah in strmeli v nekaj, za kar se zdi, da ne more razjasniti
nobena razlaga. (Ms-111, str. 133-134)

Zdaj smo razlocili dva smisla ¢asa, to pa ne pomeni, da se moramo z razdelitvijo
zadovoljiti. Kot izpostavlja nek komentator, nas Wittgenstein svari, »da pojmom ne
smemo dopustiti, da postanejo togi /.../ to pomeni, da je lahko celo razlikovanje
med fiziénim in fenomenoloskim ¢asom relativizirano glede na dolocen kontekst«
(Rizzo, 2016, str. 142). Kot nas je v uvodu opozarjal ze Bergson, skusa filozof
prerezati vez med obicajnim jezikom in jezikom druge stopnje, s ¢emer tvega, da
»povrsinsko slovnico« slednjega zamrzne in popredmeti. Potem smo ujeti v metafori,

nezmozni, da bi se gibali izven nje.

Da bi nevtralizirali filozofske probleme, ki se porajajo iz zavajajoce rabe jezika, se
Wittgenstein zateka k fikcijskim jezikovnim igram, ki bi nam razodele globljo
slovnico za stavki vsakdanjega jezika. S tem dokazuje, da se izrekanje o ¢asu ne rabi
usidrati v metaforah o dolzini in toku, ki imajo to pojmovno slabost, da cas
objektificirajo. Ena izmed prakticnih metod za odkrivanje tak$nih namisljenih
jezikovnih iger, pravih miselnih eksperimentov je zamisljanje, kako bilahko otrokom
poucevali ¢asovno obarvane stavke, tako da jih postavimo v pragmati¢ne kontekste
(da pripovedujejo zgodbo, jedo, se igrajo, vstajajo itd.) (Wittgenstein, 2016, str. 81).
Taksne zive podobe (Bilder ans dem Leben) nam omogocajo gradnjo casovnih razmerij

(prej, zdaj, pozneje), ne da bi se morali nujno zatekati k objektivizirani predstavi ¢asa.

S tem Wittgenstein pokaze, da pomen casovnih izrazov ne temelji na abstraktni
definiciji »¢asa kot takega«, temve¢ na nacinu njihove rabe v vsakdanjem zivljenju.
Ko otroka uc¢imo reci »zdaj je ¢as za kosilo« ali »prej smo se igrali«, mu pravzaprav
ne postedujemo pojma casa kot necesa, kar tece, ampak ga uvajamo v pravila
dolocene jezikovne igre, ki se vpenja v konkretne prakse. Casovne besede zato niso
imena neke skrite entitete, temve¢ orodja, s katerimi usklajujemo dejanja, izkusnje in
pripovedi. V tem se kaze Wittgensteinova kritika metafor o toku ali dolzini ¢asa: ker
ne izhajajo iz jezikovne rabe, ampak iz poskusov reificiranja, nas zavajajo v
namisljene probleme. Pravi vpogled v »bistvo casa« tako ne pride iz ontoloskih
trditev, temvec iz pozornega opisa, kako dejansko uporabljamo ¢asovne izraze v

zivljenju.



A. Toplak: Analiza tasa pri Wittgensteinu in Merlean-Pontyju 71

6 Zakljucek

V pricujocem ¢lanku smo se sprehodili po opazkah, nastavkih in konkretnih
pogledih Wittgensteina in Merleau-Pontyja o ¢asu. Kot pravi Hannah Arendt v
svojem komentarju Wittgensteina, s tem prostim prehajanjem, razbremenjenim
sistematicnosti teorije, dejanje misljenja spremenimo v dihajoce, ritmi¢no in zato
izrazito ¢asovno gibanje raziskovanja (1977, str. 231, op. 133). V tem duhu upam, da
je bil namen besedila dosezen — razorati konceptualno polje, da bi vanj prislo nekaj

kisika, pa Ceprav se na koncu vendarle kaj prida ne premaknemo iz zacudenja

Avgustina, ki sprasuje: »Kaj je ¢as? Ce me ne vprasas, to vem; ¢e me vprasas, ne
vem.« (2003, str. 251)

Kraj$ava izbranih del
FZ Fenomenologija zaznave

Merleau-Ponty, M. (2006). Fenomenologija zaznave. Prevedla Spcla Zakelj. Ljubljana: Studentska
zalozba.

OFP Opazke o filozofiji psihologije

Ludwig, W. (1980). Remarks on the Philosophy of Psychology. Oxford: Blackwell.
FO Filozofske opazke

Ludwig, W. (1975). Philosophical Remarks. Oxford: Basil Blackwell.

FR Filozofske raziskave

Ludwig, W. (2014). Filozofske raziskave. Prevedla Erna Strnisa. Ljubljana: Krtina.
T Traktat

Ludwig, W. (2022). Logi¢no-filozofski traktat; Logisch-philosophische Abhandlung. Prevedel Borut
Cerkovnik. Ljubljana: LUD Serpa.

Ms Manuskripti — vojni dnevniki

Ludwig, W. (2016-). Interactive Dynamic Presentation (IDP) of Ludwig Wittgenstein's philosophical
Nachlass. Uredil Wittgensteinovi arhivi na Univerzi v Bergenu pod vodstvom Alois Pichlerja.
http:/ /wittgensteinonline.no/ (poskus dostopa 26. maj 2023).

GP Gestalt psihologija

Kohler, W. (1970). Gestalt Psychology. New York: Liveright.



72 ANALIZA: METAFIZIKA

Viri in literatura

Arendt, H. (1977). The Life of the Mind. Harcourt Brace Jovanovich.

Avgustin, svetnik (2003). Izpovedi (A. Sovre, prevajalec). Mohotjeva zalozba.

Barry, D. (2023). Time consciousness. V E. N. Zalta in U. Nodelman (ut.), Stanford Encyclopedia of
Philosophy (izdaja poletje 2023).
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/ entries/ consciousness-temporal /

Deleuze, G. (2015). Podoba-gibanje (S. Pelko, prevajalec). Studia Humanitatis.

Feldman, F. (1975). Epistemic Appraisal and the Cartesian Circle. Philosophical Studies: An International
Journal for Philosophy in the Analytic Tradition, 27(1), str. 37-55.

Hosseini, Reza. (2015). Wittgenstein and the Meaning of Life. Palgrave Macmillan.

Hintikka, J. (1996). Ludwig Wittgenstein. Half-Truths and One-and-a-Half-Truths. Springer.

James, W. (1890). The Principles of Psychology, 2 vols. (American S cience—.Advanced Course). H. Holt and
Company.

Miller, 1. (1984). Husserl, Perception, and Temporal Awareness. MIT Press.

Moore, G. E. (1993). Wittgenstein’s Lectures in 1930-33. V C. J. Klagge in A. Nordmann (ur.),
Ludwig Wittgenstein. Philosgphical Occasions (str. 46—114). Hackett.

Nyiri, K. (2006). Time and communication. V F. Stadler in M. St6lzner (ut.), Time and History (stt.
301-316). Ontos Verlag.

Nietzsche, Friedrich. (1910). The Birth of Tragedy or Hellenism and Pessimism. T. N. Foulis.

Plotin (2005). O Vednosti in iasn. Nova revija. Zbirka Phainomena.

Rizzo, G. (2016). Wittgenstein on Time: From the Living Present to the Clock Time. V F. Santoianni
(ut.), The Concept of Time in Early Twentieth-Century Philosophy, Studies in Applied Philosophy,
Epistemology and Rational Ethics 24. Springer.

Sallis, J. (1971). Time, subjectivity, and the phenomenology of perception. The Modern Schoolman, 48,
str. 343-357.

Sattig, T. (2019). The Sense of Temporal Flow: A Higher-Order Account. Philosophical Studies, 176(11),
str. 3041-3059. doi:10.1007/s11098-018-1162-z

Sellars, W. (1975). Autobiographical Reflections. V H.N. Castafieda (ur.), Action, Knowledge and Reality:
Critical Studies in Honor of Wilfrid Sellars (str. 277-293). Bobbs-Merrill.

Shen, Y. (2021). The Trio of Time: On Merleau-Ponty’s Phenomenology of Time. Human Studies, 44,
str. 511-528. https:/ /doi.org/10.1007/510746-021-09589-0

Smith, Q. (1993). Language and Time. Oxford University Press.

Wittgenstein, L. (1979). Lectures 1932—1933. Blackwell.

Wittgenstein, L. (2016). Modra in tjava knjiga (E. Strnisa, prevajalec). Krtina.



