
ANALIZA 
Let. 27, št. 1, str. 227–252, December 2023  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.27.2.227-252.2023 
CC-BY, besedilo © Kante, 2023 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 ETIKA ZASTIRANJA IN PODREJENOSTI  
ŽENSK V ISLAMU 

  
Sprejeto 
28. 9. 2023 
 
Pregledano 
6. 12. 2023 
 
Izdano 
22. 12. 2023 

DAŠA PEŠIĆ 
Unvierza v Mariboru, Maribor, Slovenija 
dasa.pesic@student.um.si 
 
DOPISNI AVTOR 
dasa.pesic@student.um.si 
 

Ključne besede 
islam,  
Koran,  
ženska,  
zastiranje,  
zahodna kultura, 
podrejenost 

Izvleček Članek se osredotoča na temo islamske etike, 
zastiranja žensk v islamu ter zahodne kritike tega pojava. 
Opisuje, kako islamska etika vpliva na medčloveške odnose, pri 
čemer verske zapovedi in načela prispevajo k vzpostavitvi 
urejenega sožitja med ljudmi. Poseben poudarek je namenjen 
zastiranju žensk v islamski veri, kjer se različne interpretacije in 
prakse kažejo kot rezultat kompleksnega kulturnega in verskega 
okvira. Poglobljeno je analizirano, kako zastiranje žensk izhaja 
iz verskih prepričanj, a se obenem sooča z raznolikimi 
interpretacijami ter razumevanjem v različnih družbah. Članek 
obravnava tematiko svobodne izbire ženskega zastiranja in 
kako je to opredeljeno in pogojeno v različnih družbah. Celotna 
razprava odpira vprašanja o raznolikosti, kulturi, enakosti 
spolov ter svobodi verske izbire, ki so vpete v kompleksnost 
odnosov med islamom, zahodno kulturo in zastiranjem žensk. 



 
ANALIZA 

Vol. 27, no. 1, pp. 227–252, December 2023 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.27.2.227-252.2023 
CC-BY, text © Justin, 2023 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

THE NON-IDENTITY PROBLEM AS A 
PROBLEM OF ENVIRONMENTAL ETHICS? 

 

 Accepted  
28. 9. 2023 

 
Revised 

6. 12. 2023 
 

Published 
22. 12. 2023 

DAŠA PEŠIĆ 
University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenia 
dasa.pesic@student.um.si 
 
CORRESPONDING AUTHOR 
dasa.pesic@student.um.si 
 

Abstract The article focuses on Islamic ethics, the veiling of 
women in Islam, and the Western criticism of this 
phenomenon. It describes how Islamic ethics affect 
interpersonal relationships, whereby religious commandments 
and principles contribute to establishing orderly coexistence 
between people. Particular emphasis is placed on the veiling of 
women in the Islamic religion, where different interpretations 
and practices are manifested because of a complex cultural and 
religious framework. It analyses how the veiling of women 
stems from religious beliefs but, at the same time, faces diverse 
interpretations and understandings in different societies. The 
article deals with the free choice of female veiling and how it is 
defined and conditioned in different societies. The whole 
discussion raises questions about diversity, culture, gender 
equality, and freedom of religious choice, which are embedded 
in the complexity of the relationship between Islam, Western 
culture, and the veiling of women. 

Keywords 
Islam,  

Koran, 
 woman, 
 veiling, 

 Western culture, 
subjugation 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 229. 
 

 

1 Uvod 
 
Vprašanje statusa ženske v vlogi spolov je že staro pereče vprašanje filozofije in 
drugih družboslovnih študij. Stari misleci, vključno s Platonom, so že dolgo nazaj 
pisali o vprašanjih spola in razlik med spoloma. Platon je izrazil prepričanje, da imata 
oba spola enako naravo in vrednost, zaradi česar si zaslužita enake priložnosti ter 
pravice do dosežkov v življenju. Vendar pa je to stališče pozneje nekoliko omilil, saj 
je začel uporabljati žensko šibkost kot izgovor za podeljevanje različnih družbenih 
vlog moškim in ženskam. Podobno se je tudi Aristotel približal poznejšim 
Platonovim načelom s svojo idejo o manjvrednosti žensk in prepričanjem, da je 
ženska nekakšna popačena različica moškega. To razmišljanje se je nadaljevalo skozi 
zgodovino preko del Tomaža Akvinskega, Sigmunda Freuda in sodobnih 
psiholoških teorij o razlikah med spoloma. Vsemu temu je skupno to, da se je skozi 
zgodovino oblikovalo več teorij, ki si pogosto nasprotujejo in omogočajo različne 
interpretacije. Prav v tej raznolikosti leži privlačnost raziskovanja, saj lahko vsako 
razliko razumemo na svoj način, medtem ko je ohranjanje nevtralnosti v tem 
kontekstu izjemno težko (Furlan, 2006, str. 38–40). 
 
Mnoge muslimanske skupnosti in narodi danes nazadujejo k predislamskim praksam 
glede enakosti spolov. V luči trenutnega globalnega oživljanja in oživitve islamskih 
vrednot med muslimanskimi skupnostmi po vsem svetu je neizogibno, da bosta 
premik k enakosti spolov in pravilni islamski pogled na to vprašanje vidni na 
dnevnem redu. Že nekaj časa je razprava o enakosti spolov dosegla vidne višine in 
zavest po vsem svetu. Razprave še vedno divjajo, da bi to vprašanje nenehno 
postavljali v ospredje; in upajmo, da bomo s tem odpravili nadlogo diskriminacije in 
nadvlade enega spola nad drugim. 
 
V zadnjih nekaj letih ali desetletjih se je večina muslimanskih družb in držav soočala 
s pestrimi političnimi tranzicijami. Ne glede na natančen potek dogodkov je vsem 
prehodom skupna okrepljena razprava o vlogi šeriatskega prava in islamske etike v 
politiki in družbenem življenju. Pogosto radikalna gibanja, kot sta Islamska država v 
Iraku in Levantu (ISIL) in Boko Haram v Zahodni Afriki, navajajo načela šeriata, da 
bi legitimirali zavračanje demokracije, zasužnjevanje nemuslimanskih žensk in 
množično pobijanje tako imenovanih odpadnikov. Pred dvema generacijama bi se 
zdela misel, da bi lahko spori o oblikah in pomenih islamskega prava in etike imeli 
vidno mesto v muslimanski politiki, nepredstavljiva, vendar danes temu več ni tako. 
Vsesplošnost sklicevanja na šeriat v današnjih prevratih, kot tudi obstoj 



230 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

nasprotujočih si interpretacij islamskih vrednot, kaže, da razumevanje bojev 
muslimanskega sveta zahteva soočanje z različnimi pomeni in uporabami islamskega 
prava in etike (Hefner, 2016, str. 1). Čeprav politične spremembe in različni režimi 
islamskih držav vplivajo na vernike in ostale na vseh področjih življenja bom, za 
potrebo tega članka, podrobneje raziskala položaj ženske v islamu in islamskih 
državah, ter kaj islamska etika narekuje glede zastiranja žensk.  
 
Vprašanje položaja žensk je dobilo velik pomen po vsem svetu in vseh skupnostih. 
Razlog je očiten. Tisočletja so bile ženske v vseh patriarhalnih družbah popolnoma 
podrejene. Tako je stoletja veljal 'naravni zakon', da so ženske manjvredne od 
moških in se morajo za nemoten potek družinskega življenja podrediti avtoriteti 
slednjih. Ne smemo pozabiti, da se niti verski spisi niso mogli popolnoma izogniti 
sprejetju takih stališč, čeprav so nekateri postavili nekaj norm, ki so jih presegale. 
Tako so družbe, v katerih prevladujejo moški, pogosto izkoristile celo pravične in 
egalitarne norme, določene za ženske v božanskih svetih spisih, da bi ohranile svojo 
oblast. Enaka usoda je doletela tudi Koran, ki je glede obravnavanju žensk 
razmeroma liberalen (Engineer, 2004, str. 1).  
 
Vprašanja v tej razpravi so postavljena v okvir etičnega dojemanja ženske vloge v 
islamu. Kakšen moralni in družbeni status ženskam priznava islamska etika in ali je 
ta eksplicitno vsebovana v verskih spisih ali je popolnoma oblikovana s strani 
patriarhalne družbe muslimanskih držav? V sklopu tega se nahaja predpostavka, da 
je zastiranje žensk v islamu pogosto nesvobodna izbira oz. je družbeno okolje 
naravnano tako, da ženskam daje iluzijo svobodne odločitve pokrivanja. Vprašanje 
in kritika, ki se pojavi ob tej temi, je lahko naslednja: kako bi lahko določili, ali so 
ženske odločitve res svobodne in v kolikšni meri muslimanske ženske v zahodni 
družbi dejansko osvobajamo ali jih ponovno omejujemo, vendar na drugačen način 
kakor islam.  
 
2 Etika v islamu 
 
Za mnoge ljudi etika ni le povezana z vero, temveč je z njo v celoti določena. 
Takšnim ljudem o etiki ni treba veliko razmišljati. Imajo avtoritarno zbirko navodil, 
priročnik za življenje. To je beseda boga ali volja bitja, ki je veličastnejše od nas. 
Življenjska pravila poznamo zato, ker nam jih je razodelo to bitje bodisi tako, da 
smo jih dojeli neposredno pri samem izviru, ali pa – bolj pogosto – nam je pri tem 
pomagal kakšen posrednik: duhovnik, prerok, besedilo ali tradicija, ki je v stalnem 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 231. 
 

 

stiku z božansko voljo, da nam jo lahko posreduje. Potem vemo, kaj nam je storiti. 
Pokornost božanski volji šteje kot zasluga in prinaša nagrade; nepokornost je 
najstrožje kaznovana (Blackburn, 2018, str. 17). Tudi islamska etika je ena izmed 
tistih, ki temelje morale in etike črpa iz vere in svete knjige – Korana. Koran tako 
služi kot primarni vir za učenje morale in etike v islamu:  
 
Dobro delo ni le to, da se obračate proti vzhodu ali zahodu, temveč delajo dobro 
tisti, ki verujejo v Alaha in v Sodni dan, v angele, v Knjigo in preroke, tisti, ki od 
svojega imetja, kljub ljubezni do njega, darujejo svojim sorodnikom, sirotam, revnim, 
popotnikom, beračem in za odkup iz suženjstva, opravljajo molitev in dajejo zakat, 
tisti, ki držijo svoje obljube, kadar obljubijo, in tisti, ki potrpijo v nesrečah, bolezni 
in boju. Ti so iskreni in bogaboječi (Koran, 2:277). 
 
Kot navaja Blackburn, so v 19. stoletju na Zahodu tradicionalna verska prepričanja 
začela izgubljati svojo moč in s tem so mnogi misleci menili, da je to doletelo tudi 
etiko. To nas napelje na razmislek, da je tudi etika zahodnega sveta nekoč (in še 
danes) temeljila na verskih spisih, kar pomeni, da se v tem ne razlikuje veliko od 
islama. Čeprav lahko trdimo, da v mnogih državah (morda bolj v tistih, ki imajo višji 
delež vernikov) svete zapovedi vplivajo na etiko, ne smemo pozabiti še na drugačne 
teorije etike. Ena izmed teh, ki se popolnoma izogne verskega vpliva je etika vrlin. 
Ta pristop je eden od treh glavnih v normativni etiki. Identificiramo ga lahko kot 
tistega, ki poudarja vrline ali moralni značaj, v nasprotju s pristopom, ki poudarja 
dolžnosti ali pravila (deontologija) ali ki poudarja posledice dejanj 
(konsekvencializem) (Virtue Ethics, 2003). Kadar etične probleme obravnavamo z 
vidika takšne etike, se seveda mnogokrat pojavi težava pri razumevanju etike, ki 
temelji na božanski zapovedi.  
 
Za primer družbe oz. države, ki bolj temelji na zapovedih Svetega pisma, kot večina 
evropskih držav, Sam Harris navaja primer Združenih držav. Navaja deset zapovedi, 
ki jih večina Američanov dojema kot moralno nepogrešljive. Čeprav ameriška ustava 
ne vsebuje niti ene omembe boga in je bila v času njene sestave na splošno tretirana 
kot nereligiozen dokument, mnogi verjamejo, da njihov narod temelji na 'judovsko-
krščanskih načelih'. Nenavadno je, da se deset zapovedi pogosto navaja kot 
neizpodbiten dokaz tega dejstva. Čeprav je pomembnost zapovedi za nastanek ZDA 
vprašljiva, spoštovanje teh zapovedi ni naključje. Za lažje razumevanje, kako je 
primer desetih zapovedi integriran v zahodno etiko, jih navajam spodaj: 
 



232 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

1. Ne imej drugih bogov poleg mene! 
2. Ne delaj si zase rezane podobe! 
3. Ne izgovarjaj po nemarnem imena GOSPODA, svojega Boga! 
4. Spominjaj se sobotnega dne in ga ohranjaj svetega! 
5. Spoštuj očeta in mater! 
6. Ne ubijaj! 
7. Ne prešuštvuj! 
8. Ne kradi! 
9. Ne pričaj po krivem proti svojemu bližnjemu! 
10. Ne želi hiše svojega bližnjega; ne poželi žene svojega bližnjega, ne 

njegovega hlapca, ne njegove dekle, ne njegovega vola, ne njegovega osla, 
ne česar koli, kar je tvojega bližnjega! 

 
Prve štiri zapovedi se sicer ne navezujejo na etiko, vendar prva prepoveduje 
veroizpovedi, ki niso judovsko-krščanske (Harris, 2006, str. 19–20). Zanimiv pri tem 
je očitek proti muslimanom, ki podobno ne dovoljujejo verovanja v ostale religije. 
Čeprav v Koranu to nikjer ni zapisano na enak način kot v Svetem pismu, se v nekaj 
zapisih uspe razbrati odnos, do ostalih vernikov: 
 
Reci: »Resnica prihaja od vašega Gospodarja. Kdor hoče, naj veruje, kdor noče, naj 
ne veruje!« za nevernike smo pripravili Ogenj; njegov dim jih bo obdal z vseh strani. 
Če zaprosijo za olajšanje, jim bo olajšano z vodo, podobno staljeni kovini, ki jim 
zažge obraze. Kako strašna pijača in kako grozno počivališče! (Koran, 18:29) 
 
Čeprav se zapis iz Korana sliši precej krut do sočloveka, je pomembno ponovno 
dodati primerjavo s Svetim pismom, ki vsaj v Stari zavezi in podobno tudi v Novi 
do ljudi ni imelo prizanesljivega odnosa. Glede na tematiko žensk lahko uporabimo 
primer zapisa Svetega pisma o odnosu do čarovnic. Odredba iz Eksodusa 22:17, ki 
pravi: »Čarovnice ne puščaj pri življenju« je pripomogla k sežigu več sto tisoč žensk v 
Evropi in Ameriki med letoma okoli 1450 in 1780. Sveto pismo lahko torej beremo, 
na več mestih, kakor da nam daje neomejena pooblastila za krut odnos do otrok, 
duševno prikrajšanih, ločencev, nevernih, drugače spolno usmerjenih, starejših žensk 
ter do živali in okolja. Hkrati spodbuja krut odnos do nas samih kot padlih bitij, ki 
so neskončno oskrunjena zaradi greha; sovražen odnos do samih sebe pa neizogibno 
vodi v sovraštvo do drugih (Blackburn, 2018, str. 20).   
 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 233. 
 

 

Pomemben dokument v pogledu etike je tudi Splošna deklaracija človekovih pravic. 
Tudi ta je velikokrat kamen spotike med muslimanskimi in nemuslimanskimi 
državami. Kritika s strani islama namreč pravi, da je deklaracija človekovih pravic 
napisana z vidika judovsko-krščanske vere in zato ne more upravičeno delovati za 
vse verske izpovedi. Čeprav tega morda ne moremo sprejeti, pa je stališče te kritike 
lahko precej razumljivo. Glavni avtorji deklaracije (John Peters Humphrey, Eleanor 
Roosevelt iz ZDA in René Cassin) vsi izhajajo iz zahodnih, večinsko katoliških 
držav. Ravno zaradi nasprotovanja o pravicah žensk in svobode veroizpovedi se je 
Savdska Arabija (in tudi nekatere druge države) leta 1948 ob sprejetju deklaracije, 
vzdržala glasovanja (United Nations, b.d.).  
 
3 Islam o ženskah 
 
Podoba islama je v nemuslimanskem svetu verjetno največkrat predstavljena skozi 
podobo muslimanske ženske in njenega položaja v družini in družbi. V ospredju te 
podobe sta kot predmet zavračanja ali zgražanja 'nevidnost' ženske v islamski družbi 
in mnogoženstvo oz. poligamija. Z 'nevidnostjo' ne mislimo samo na njeno zakritost 
z ogrinjalom, tančico, temveč tudi njeno opazno odsotnost v javnem prostoru 
muslimanskih dežel, v katerem vidno in številčno nesorazmerno prevladujejo moški 
(Kerševan, Svetlič, 2004, str. 33). 
 
Vprašanje o statusu in enakopravnosti ženske je že precej časa vroča debata v 
razpravi o islamu med nemuslimani, kot tudi v razpravi znotraj muslimanske 
skupnosti. Po eni strani lahko zasledimo stalne obtožbe nemuslimanov, da je islam 
ženskam sovražna vera. Po drugi strani pa so muslimani izrazili prepričanje, da v 
islamu nikoli ni bilo vprašanja spola, dokler se ni Zahod začel vmešavati v 
muslimanske zadeve, kar nakazuje, da po njihovem mnenju idealni spolni vzorec že 
obstaja v islamu in je prisoten v muslimanski družbi. Kar je treba ponovno 
pripomniti je, da se na ravnanje z ženskami mora gledati iz kulturnega vidika. 
Namreč, kar mnogi z obeh strani ocenjujejo kot islamsko, se zelo pogosto izkaže za 
islamske vire, interpretirane s pomočjo kulturnih izkušenj. Vprašanje, kaj so kulturne 
in kaj islamske prakse, je predmet stalne razprave. V sodobni razpravi o spolu in 
religiji v zadnjih desetletjih prevladuje ponovno branje (angl. re-reading) svetih 
zapisov. To pomeni ponovno branje in pregled verskih virov glede na prisotnost in 
odsotnost žensk, ženske besede, molka, dano in zavrnjeno priznanje ženskam. Ker 
izvorno gradivo o družbenih vprašanjih obstaja in je dobro poznano, se vprašanja 



234 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

vrtijo okoli tega, katero gradivo izbrati (ponovna izbira) in katero perspektivo izbrati 
pri interpretaciji gradiva (Roald, 2001, str. 8).  
 
3.1 Koran o ženskah 
 
Kot se stalno poudarja, je Koran za muslimane božja beseda, božji (na)govor. V 
primerjavi s Svetim pismom in npr. evangeliji, ki s človeško besedo prerokov ali 
pričevalcev poročajo o božji besedi in o božjem razodetju, je za muslimane Koran 
božja beseda v najvišji, celo absolutni stopnji (Kerševan in Svetlič, 2004, str. 10).  
 
Islam temelji na poudarjanju enakosti med spoloma. Njegov glavni namen je 
zagotavljati družbeno pravičnost in enakopravnost za vsakega posameznika ter s tem 
izražati enakost vseh pred bogom, imenovanim Alah. Zanimivo je opaziti, da beseda 
'Alah' v svoji strukturi vključuje žensko končnico, čeprav je slovnično moškega 
spola. To nakazuje na idejo preseganja tradicionalne razdelitve med moškim in 
ženskim spolom, razkriva pa tudi nekaj nedoločenega. V okviru islamskega 
verovanja je najpomembnejši osebni odnos posameznika do boga, zato naj bi imel 
vsak, ne glede na spol, enake pravice. Vsi, ki častijo Alaha, so pred njim enakovredni 
(Furlan, 2006, str. 143–144). V islamu je v prvi vrsti pomembno religijsko prepričanje 
posameznika in namen Korana ni, da predstavlja podrejenost ali manjvrednost 
ženske vloge. Tako odlomek iz Korana 49:13 pravi: 
 
»O ljudje ustvarili smo vas iz moškega in ženske in vas naredili za ljudstva in plemena, da bi se 
prepoznali med seboj. Najbolj plemenit je v očeh Alaha tisti, ki je najbolj bogaboječ /…/« 
 
Čeprav se na prvi pogled zdi, da Koran popolnoma enako vrednoti oba spola, pa 
Rajšpova opozarja na to, da bežen pregled svete knjige lahko nepozornega bralca kaj 
hitro napelje k sklepu, da Koran zagovarja popolno enakost med spoloma. Vendar 
temu ni zmeraj mogoče pritrditi. Verz 4:1, ki govori o nastanku človeka, pravi tako: 
»O, ljudje! Bojte se vašega Gospoda, ki vas je ustvaril iz enega samega bitja! Iz njega je ustvaril 
njegovo družico/ženo in iz njiju je (po Zemlji) raztrosil neštete moške in ženske /…/«. Koran 
sicer eksplicitno ne navaja, da je Bog iz moškega ustvaril žensko, vendar pa govori o 
bitju, iz katerega je (moškemu) ustvaril družico, torej žensko. Ker ni govora o tem, 
da je iz omenjenega bitja ustvaril moškega in žensko hkrati, se zdi, da je prav ženska 
tisto bitje, ki je ontološko gledano nekaj izpeljanega in sekundarnega. Še en verz, ki 
pod vprašaj postavi enakovrednost ženske je 2:223: »Vaše žene so vaše njive, pojdite k 
vašim njivam, kadar hočete! /…/« drug prevod pa navaja: »Vaše žene so vaša obdelana polja, 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 235. 
 

 

zato obdelujte svoja polja, kakor želite, in storite kaj še za svoje duše«. S tem lahko torej 
najdemo podlago za trditev, da so ženske ustvarjene za moškega. Glede na ta verz je 
ženska moževa lastnina, ki mora biti zmeraj na voljo moškemu oziroma si jo lahko 
moški ‘vzame’, kadar hoče. Definicija ženske v Koranu je vedno v relaciji do 
moškega oziroma ženska obstaja le takrat, kadar obstaja moški. Kako je potem moč 
trditi, da (po Koranu) ženska ni ustvarjena za moškega (Rajšp, 2005, str. 243)? Kot 
že omenjeno, svetih spisov v sodobni kulturi ne smemo jemati dobesedno. Kot že 
vidno v razliki med dvema prevodoma, je do dobesednega razumevanja Korana 
potrebno držati distanco, saj se zaradi originalnega zapisa Korana pa vse do prevoda 
v različne jezike izgubi precej pomena. V nekaterih prevodih so tako uporabljene 
bolj nevtralne besede (nedoločen spol) v drugih pa točno določena uporaba ženske 
ali moške končnice. Tudi besede, ki so uporabljene kot metafore, se velikokrat 
razlikujejo in tako enaki verzi lahko dajejo drugačen vtis.  Vsekakor se lahko strinjam, 
da Koran v popolnosti skozi verze ne zagovarja enakosti spolov, vsekakor pa Koran 
ne dovoljuje marsikaterega nepravičnega ravnanja z ženskami, ki ga lahko pogosto 
zasledimo v islamski družbi, predvsem v državah na Bližnjem vzhodu. Nadalje 
moramo spet razmisliti in primerjati te ugotovitve z ostalimi svetimi spisi – Svetim 
pismom. Z vidika tega se namreč mnogokrat kritizira muslimanska družba, pa čeprav 
so v Svetem pismu zapisi o položaju ženske precej bolj nazorni.  
 
V katolištvu mnogi naravno sprejemajo hierarhično razporeditev spolov prek treh 
temeljnih predpostavk, med katerimi je ena povezana z izvirnim grehom, za katerega 
naj bi bila kriva Eva. V nasprotju s tem pa v Koranu zasledimo nasprotno stališče. 
Za izvirni greh naj bi bila odgovorna tako Eva kot tudi Adam, in nikjer ni navedeno, 
da je Eva skušala Adama. Pravzaprav je krivec za to grešno dejanje v islamskem 
verovanju satan. Pri obravnavi posamezne religije je treba upoštevati nasprotja med 
njo in okoliško družbo, kar je še posebej očitno v primeru islama in njegove vloge v 
družbi. To nasprotje se pogosto najbolj kaže v vlogi žensk in njihovi vlogi v religiji.  
 
V islamskem okolju je vloga ženske v veliki meri odvisna od moške oblasti, ki jo 
pogosto omejuje. Kljub temu pa se zavedajo, da je ženska nepogrešljiva za 
nadaljevanje rodu, saj je za razmnoževanje nujno potrebna. Prav tako pa 
prepoznavajo, da potrebujejo partnerko, ki bo skrbela za družino in igrala ključno 
vlogo matere. Čeprav je lahko takšnem odnos med moškim in žensko spoštljiv in se 
lahko ženska v takšni svoji vlogi počuti srečno in svobodno, pa takšnem tradicionalni 
način razmišljanja žensko vseeno omejuje. Tak patriarhalni sistem namreč ženski le 
težko omogoča samostojno in neodvisno življenje od moških (bodisi očeta ali moža). 



236 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Takšen sistem ženske omejuje pri poklicih, ki so v sistemu tradicionalno moški 
(zdravniki, učitelji, podjetniki). Čeprav si morda ženske posameznice tega nujno ne 
želijo, bi v pravičnem in neenakopravnem sistemu morala ostajati enakopravna 
možnost za razvoj sposobnosti, izobraževanja in kariere tudi za ženske  (Furlan, 
2006, str. 143–144). 
 
3.2 Hadisi o ženskah 
 
Tudi drugi vir islamske tradicije, hadisi,1 velikokrat omenjajo ženske, vendar je v 
nasprotju s Koranom njihova vsebina bistveno bolj mizogina in androcentrična. Če 
že Koran eksplicitno ne opredeljuje žensk kot manjvredna in inferiorna bitja, so 
hadisi tukaj nedvoumni. Potrjujejo namreč tri teološke trditve, ki naj bi indicirale 
manjvrednost žensk: (1) da je Alah najprej ustvaril moškega in šele iz njega žensko 
(antropogonski mit); (2) da je ženska odgovorna za izvirni greh prvega človeka in s 
tem za njegov ‘padec’ ter (3) da ženska ni le ustvarjena iz moškega, ampak tudi za 
moškega, kar pomeni, da je njena eksistenca le instrumentalnega pomena. Koran teh 
treh po nekaterih razlagah naj ne bi vseboval, vendar so, kot sem že ugotavljala, 
takšna določila precej odvisna od interpretacije verzov v Koranu.  
 
Obstaja več hadisov, ki zatrjujejo, da je bila ženska ustvarjena iz moškega rebra ali 
pa, da je podobna rebru, ki je upognjeno in se ga nikoli ni dalo zravnati. Izročila torej 
potrjujejo antropogonski mit, ki ga je Koran samo nakazoval; namreč, da je bila 
Hawwa (hebrejsko - arabska različica za Evo) ustvarjena iz Adamovega upognjenega 
rebra. Hadiska literatura jasno in nedvoumno opredeljuje ter določa položaj in vlogo 
žensk, hkrati pa napaja vernike z mizoginimi občutki, saj žensko večkrat pojmuje kot 
‘satanovo (šajtanovo) sodelavko’ ali “/…/ ženske so (včasih) kot satanove mreže 
/.../”, pri čemer je treba poudariti, da je prav satan tisti, ki je zapeljal Adama. Krivda 
torej spet pade na ženske. Ob upoštevanju zgornjih trditev lahko sklenemo, da 
inferioren položaj žensk določajo predvsem hadisi. Omenjeno neenakopravnost, ki 
jo ideološko upravičujejo predvsem hadisi, je sicer mogoče pojasniti s časom 
nastanka teološkega besedila. Islamski teologi so namreč zbirali, preverjali in urejali 
zbirko izrekov v zelo patriarhalnem in mizoginem obdobju, pod pokroviteljstvom 

 
1 Hadisi se nanaša na tisto, za kar večina muslimanov in prevladujočih šol islamske misli verjame, da je zapis besed, 
dejanj in tihega odobravanja islamskega preroka Mohameda, kot se prenaša prek verig pripovedovalcev. Z drugimi 
besedami, ḥadisi so prenesena poročila, ki se pripisujejo temu, kar je rekel in storil Mohamed. 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 237. 
 

 

Omajadov2 in Abasidov.3 Verjetno ni treba posebej poudarjati, da so avtorji izrekov 
izključno moški (Rajšp, 2005, str. 143 – 244). 
 
3.3 Šeriatsko pravo o ženskah 
 
Da bi razumeli islamsko pravno in etično tradicijo, se je treba znebiti ideje, da je 
slednja določena kot korpus normativnih predpisov, ki izhajajo iz svetih besedil in 
so enotni v času in prostoru, kar je esencialno za razumevanje islamskega prava in 
etike. V zadnjih letih je takšno stališče ponovno zaživelo med konservativnimi 
islamisti in celo med nekaterimi prevladujočimi muslimanskimi učenjaki, zlasti 
tistimi, ki so želeli vgraditi to, kar opisujejo kot 'šeriat', v pozitivno pravo sodobnega 
naroda (Hefner, 2016, str. 5).  
 
Šeriatsko pravo kot način življenja in skupek pravil, ki jih je svojim vernikom 
predpisal Alah, ima dvojno funkcijo: po eni plati predstavlja pozitivno zakonodajo, 
po drugi pa kot temelj islamske kulture omogoča afirmacijo islamske identitete. Zato 
lahko govorimo o pravni in psihološki razliki, ki jo muslimanom predstavlja islamsko 
pravo. Šeriat je temelj islamske identitete in nanjo ne moremo gledati le kot na 
zakonik, kakršne poznamo v sodobnih civilnopravnih družbenih strukturah. Ni le 
pozitivno pravo, ampak tudi moralni zakonik, ki presega človeško in časovnost. 
Islamsko pravo je kombinacija božjega razodetja in človeškega razuma. Temelj 
zakonodaje je etika, etika pa je temelj vere, zato kršenje pravil za muslimana ne 
pomeni zgolj kršenja družbeno vzpostavljenih pravil, ampak kršenje božje volje. 
Vladar ni zgolj posvetni zakonodajalec, ampak varuh morale. V prvem in 
najpomembnejšem viru šeriata, v Koranu, najdemo kot odgovor na prakse 
predislamskih Arabcev celo poglavje, namenjeno ženskam. V nasprotju s prakso 
predislamskih Arabcev Koran zagovarja načelno enakost med žensko in moškim 
(vsaj po večinskem mnenju).  Pred nastopom islama je bilo rojstvo deklice za Arabca 
pokazatelj zle usode, zato so predislamski Arabci imeli navado zakopati žive ženske 
otroke in mati se ni smela upirati. Kot dekle je ženska izpod očetove oblasti prešla 
neposredno pod oblast moža, ki jo je lahko umoril, prodal ali posodil za telesni užitek 
in izživljanje drugemu moškemu. Po smrti moža je ženo z vso lastnino podedoval 
drugi moški. Zakonska zveza ni vključevala nobenih materialnih in moralnih 
obveznosti. Mož je z ženo ravnal kakor z ostalo lastnino, ki jo je posedoval. Le če je 

 
2 Omajadi so bili vladajoča družina islamskega kalifata med letoma 661 in 750. Odločno so nasprotovali islamskemu 
preroku Mohamedu, vendar so ga sprejeli pred smrtjo leta 632. 
3 Abasidi je naziv za dinastijo kalifov Bagdada, ki so med letu 750 in 1258 vladali celotnemu islamskemu svetu. 



238 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

žena imela močnejšo in vplivnejšo družino, je ta lahko vplivala na moža, da je z njo 
ravnal bolj obzirno. V primerjavi s temi običaji je Koran prinesel novosti, ki so bile 
za tedanji čas revolucionarne. Možem je bilo naloženo, da morajo vzdrževati svoje 
žene (4:34); da smejo imeti največ štiri žene, in to le, če so jih sposobni finančno 
vzdrževati (4:3); da s svojimi ženami ne smejo ravnati kot z lastnino in da so poročni 
darovi (mahr) izključno ženina last (4:19); da mora pred dokončno razvezo zakonske 
zveze preteči obdobje čakanja (2:228); da ženske smejo dedovati (4:7-11; 4:19) 
(Harcet, 2005, str. 559). 
 
Vsekakor pa se v Koranu in šeriatskem pravu najdejo zapisi, ki žensko jasno 
postavijo v podrejen položaj. Ponovno je pri prevodu in interpretaciji odstavkov 
treba obdržati distanco, vsekakor pa se je treba strinjati, da naslednji verz, čeprav 
ženskam zagotavlja preskrbljenost s strani moškega, žensko podreja in hkrati 
dovoljuje tudi nasilje nad njo: 
 
»Moški so ženskam skrbniki, kajti Alah je dal prednost enim pred drugimi, in moški 
zanje  porabljajo svoje imetje. Zato so dobre ženske tiste, ki so predane, zveste v 
odsotnosti svojih mož, zaradi pravic, ki jim zagotavlja Alah. Tistim pa, katerih 
neposlušnosti se bojite, najprej svetujte, nato z njimi ne delite več zakonske postelje 
in nazadnje jih udarite /…/« (Koran, 4:24). 
 
Podrejen, neenakopraven položaj se kaže tudi v določilu, da pred sodiščem eno 
moško pričo lahko nadomestita dve ženski (2: 282). Čeprav v Koranu, ki je tako 
temelj za pravno formuliranje islamskega prava, najdemo nepravično ravnanje do 
žensk in njeno manjvrednost (predvsem na pravnem vidiku), pa Koran in pravo 
gotovo ni krivo za vse ekstremne oblike neenakega položaja žensk v muslimanskih 
družbah, kot jih lahko ugotavljamo z vidika modernih meril. Njegova tozadevna 
določila in napotila dopuščajo različne razlage in prakse – od sorazmerno liberalne 
do patriarhalne. Vsekakor je dejstvo, da so koranska določila začela opredeljevati in 
urejati položaj žensk v izrazito patriarhalnem tradicionalnem okolju in obdobju, v 
katerem je prevladoval še bolj podrejen in/ali brezpraven položaj žensk (Kerševan 
in Svetlič, 2004, str. 36). 
 
Za primer izkoriščanja in nepravilne razlage šeriata lahko vzamemo oblast talibanov 
v Afganistanu. V 90. letih so bile ženske skorajda povsem izključene iz javnega 
življenja. Predstavnik talibanov je na vprašanje, koliko svobode bodo dopustili 
Afganistankam, po ponovnem prevzemu oblasti leta 2021, odgovoril ohlapno: Imele 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 239. 
 

 

bodo svobodo, ampak v okviru šeriatskega prava. Kaj konkretno to pomeni za 
tamkajšnje prebivalke? Med letoma 1996 in 2001, ko so v državi vladali talibani, 
deklice, starejše od deset let, niso smele hoditi v šolo, poleg tega so morale ženske 
nositi burke. Njihova naravna tendenca gre v smeri deobandske teološke šole in 
paštunvalija, ki pa sta izrazito neprijazna do žensk. Da bi dobro razumeli zapleteno 
afganistansko realnost in islamsko pravo, je potrebno najprej poznati osnovne 
pojme. Zahodna javnost namreč pogosto zmotno meni, da je islamsko oziroma z 
bolj spektakularnim zahodnjaškim izrazom poimenovano šeriatsko pravo 
enoznačno, vgravirano v kamen. Čeprav šeriatsko pravo zadeva vse vernike, pa so 
talibani sprejeli neko specifično doktrino, ki je izšla iz hanafi šole, ampak prerasla v 
bistveno bolj konservativno smer. Ob omembi islamskega oziroma šeriatskega prava 
je prav tako zelo pomembno tudi zavedanje, da šovinistična in izrazito protiženska 
nastrojenost pri talibanih ne izhaja iz njihove religijske pripadnosti, pač pa iz etnične 
kulture. 
 
Islamsko pravo je tako eno najbolj napačno razumljenih področij v sodobnem svetu, 
tako med muslimani kot nemuslimani. In podobno je tudi z vlogo žensk. V svojem 
bistvu je šeriat namenjen razvoju moralne, uspešne, skrbne in pravične družbe. 
Šeriatsko pravo, ki ga želijo talibani izvajati v Afganistanu, nima nič z dejanskimi 
nauki islama. V njem imata moški in ženska namreč podobne pravice, na nekaterih 
področjih ženske v primerjavi z moškimi uživajo celo določene privilegije. Priznane 
so jim pravice do lastnine in svobodnega odločanja glede poroke in ločitve. Islam 
uči, da se jih ne sme siliti v nič, česar same ne želijo. 
 
Glede izobrazbe Koran jasno nalaga, da je pridobivanje znanja dolžnost vsakega 
muslimana in muslimanke. Islam je ženskam priznal pravico do izobraževanja že 
pred več kot 1400 leti. Zanje izobraževanje ni samo pravica, ampak dolžnost. Ajša, 
žena preroka Mohameda, je bila ena največjih učenjakov v islamu. Najstarejšo 
univerzo na svetu, al-Qarawiyyin v Maroku, je leta 859 ustanovila muslimanka 
Fatima al-Fihri. Vse to kaže, da so ženske v islamu spoštovane kot pomemben vir 
znanja. Talibani v Afganistanu in Pakistanu temu niso sledili (Intihar, 2021). 
 
Tako je treba ponovno v sklopu dojemanja in raziskovanja islamske etike in ravnanja 
z žensko biti pozoren na sojenje islama kot vero, Koran in šeriat ali pa ločene 
skupine, družbene navade in izkoriščanje islamskih zapovedi v škodoželjne namene, 
katerih sama (čista) vera ne zagovarja.  



240 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Ironično je in morda precej preveč ostro, da se je esencialno razumevaje šeriata 
pojavilo tudi v domišljiji protimuslimanskih aktivistov na Zahodu. 'Antišeriatsko 
gibanje', ki se je pojavilo v ZDA in zahodni Evropi v 2000-ih, je šeriat prikazovalo 
kot enoten in nesprejemljiv, hkrati pa je trdilo, da je šeriat »moralna grožnja za 
preživetje svobode v svetu, kot ga poznamo« (Hefner, 2016, str. 5).  
 
Pri kritiki šeriatskega prava je torej tudi skozi vidik zahodne kulture potrebno 
razumeti različne kulturne in režimske navade ter predpise, ki Koran in šarijo 
izrabljajo v svojo korist, kot podobno tudi kritiki z zgolj izbranimi besedili in brez 
celotne slike predstavljajo islamsko vero kot slabo in v celoti nastrojeno in 
nepravično do žensk. 
 
4 Zastiranje žensk – osvobajanje ali omejevanje? 
 
Zastiranje je za zahodnega opazovalca ena najbolj razvpitih islamskih institucij, ki jo 
razume kot odraz tiranije nad ženskami. Vsekakor je zgražanje te vrste do določene 
mere nerazumljivo, saj (je) omenjena praksa obstaja(la) tako v judovski kakor tudi v 
krščanski tradiciji, kjer se v določeni meri prakticira še danes. Dejstvo je tudi, da 
zastiranje ni izvorno islamska praksa, prav tako nima temeljev oziroma ni eksplicitno 
zahtevana v glavnih virih islamske tradicije – Koranu in hadisih. Prav zaradi 
nedefiniranosti je izpostavljena različnim interpretacijam (manipulacijam), s katerimi 
operirajo nosilci moči in za katere je ruta sredstvo za izpolnjevanje patriarhalnega 
načrta. Če se najprej osredotočimo na primarni vir islamske tradicije – Koran, 
ugotovimo, da noben verz eksplicitno ne predpisuje prakse zastiranja (Rajšp, 2005, 
str. 241). 
 
Pokrivanje las in glave v islamu se različno utemeljuje, med najbolj sprejetimi 
teorijami pa je ta, da ne gre za islamsko novost, ampak za nadaljevanje predislamskih 
praks. Zaradi težkih razmer nomadskega življenja so že predislamski Arabci želeli 
svoje žen(sk)e zaščititi pred pogledi tujcev, ki so pomenili potencialne sovražnike. 
Različni napadi, ugrabitve in posilstva so bili nenehna nevarnost, zato se jim je zdelo 
najustrezneje zaščititi ženske s tančicami in pokrivali. Poleg tega velja, da so se 
muslimanke zgledovale po Perzijkah in Bizantinkah in tako spremenile namen 
pokrivanja: medtem ko so slednje pokrivala sprva nosile zato, da bi se ločile od žensk 
iz nižjih slojev, so se muslimanke, ki so se z njimi srečevale pri molitvi v mošeji, 
začele pokrivati, da bi tako poudarile svojo skupno vero – islam. Ženskam 
predpisana pokrivala kot znamenje spodobnosti pa niso pomembna le za ta svet, 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 241. 
 

 

ampak tudi za posmrtno življenje. V Muslimovem hadisu beremo, da v raju ne bo 
žena, ki se pomanjkljivo oblačijo, ne tistih, ki se spogledujejo in zapeljivo hodijo. 
Oblačila namreč nimajo le naloge pokrivanja telesa, pomembna so tudi z 
eshatološkega vidika, saj niso zgolj običaj, temveč etični ali celo teološki sistem. 
Ohranjanje časti zajema “ponižnost, obvladovanje v drži in vedenju, izogibanje 
vsakršnemu pretiravanju ter skromno in nevsiljivo pojavnost” (Harcet, 2007, str. 90–
92). 
 
Koran nikjer ne predpisuje npr. različnega zakrivanja obraza, temveč ostaja pri 
splošnih napotilih o skromnosti in zadržanosti žensk pri razkazovanju nakita ter 
zakrivanju s šalom in ogrinjalom (33: 59; 24: 31). Natančni in radikalni predpisi o 
popolnem zakrivanju obraza imajo v islamskem svetu svoj izvor drugod, ne v 
Koranu. Posredno pa lahko zahteve po radikalni zakritosti žensk v javnosti in 
nasproti (drugim) moškim najdejo oporo in spodbudo tudi v koranskem postavljanju 
žensk predvsem v nejavni prostor doma in družine in v razglašeni dominaciji moža 
nad (svojo) ženo in moških nad ženskami sploh (Kerševan in Svetlič, 2004, str. 33). 
 
Obstaja vrzel med normativnim vedenjem žensk, ki je opisano v Koranu, in 
prevladujočo realnostjo med muslimani, tako družbe v muslimanskem svetu kot 
skupnosti na Zahodu. Njihove raznolike kulturne prakse odražajo oba konca 
kontinuuma – liberalni Zahod in ultra restriktivne regije muslimanskega sveta. 
Nekateri muslimani posnemajo neislamske kulture in prevzemajo njihov način 
oblačenja, neomejenega mešanja in vedenja, kar vpliva nanje in ogroža islamsko 
integriteto in moč njihovih družin. Po drugi strani pa v nekaterih muslimanskih 
kulturah neupravičene in pretirane omejitve za ženske, če že ne njihova popolna 
osamitev, veljajo za ideal. Zdi se, da sta obe skrajnosti v nasprotju z normativnimi 
nauki islama in nista skladni s krepostno, a hkrati participativno naravo moških in 
žensk v družbi v času preroka Mohameda. 
 
Parametri primerne skromnosti za moške in ženske (obleka in vedenje) temeljijo na 
virih razodetja (Koran in verodostojna suna4) in jih verniki kot take obravnavajo kot 
božanske smernice z legitimnimi cilji in božansko modrostjo za njimi. To niso 
omejitve, ki bi jih vsilili moški ali družba. Preroškemu obdobju je skorajšnja ali 
popolna osamljenost žensk tuja. Ženske v prerokovem času in po njem so skupaj z 

 
4 Suna pomeni prehojena pot, običaj, predpis. Gre za besede in dela Mohameda, ki so zapisana v hadisih in se tako 
prenašajo iz roda v rod. Če je hadis izročilo ali pripovedovanje, je suna nominirana praksa, ki izvira iz njega. 



242 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

moškimi sodelovale pri bogoslužnih dejanjih, kot so molitve in romanja, pri učenju 
in poučevanju, na trgu, pri razpravah o javnih vprašanjih (politično življenje) in na 
bojišču, kadar je bilo potrebno (Badawi, 1999, str. 22–23).  
 
Vprašanje, ali se muslimanska ženska odloči za pokrivanje zaradi verskih nazorov in 
moralnih načel v svoji kulturi, je odvisno od okoliščin v državi, vključno z ustavnimi 
določbami in zakoni. V Sloveniji ni posebnega zakona, ki bi urejal versko predpisano 
oblačenje muslimank, kar je v skladu z načelom verske svobode. Kljub temu, da 
zakon poudarja nediskriminacijo žensk, ki se pokrivajo, ter zagotavljanje enakih 
pravic, se mnoge muslimanke (ne le v Sloveniji) soočajo z vsakodnevno 
diskriminacijo, ki izhaja iz družbenih in religijskih okoliščin, ter s posledičnim 
vzdrževanjem patriarhalnih norm. V primeru katoliških vernic v vsakdanjem 
življenju sicer ni pogosta praksa pokrivanja, vendar pa to ne pomeni, da niso 
podvržene drugim oblikam družbene ureditve. Glede na Koran obstajajo različne 
interpretacije o tem, kaj naj bi sveti spis govoril o pokrivanju in zakrivanju žensk. 
Nekateri menijo, da je obvezno tudi zakrivanje obraza, medtem ko drugi trdijo, da 
pokrivanje ni nujna verska obveza. Kako posameznica izpolnjuje verske zapovedi, 
ki jih narekuje Koran, je odvisno od razlage religijskih avtoritet, njenega osebnega 
razumevanja ter interpretacije zapovedi. V različnih delih Korana je omenjeno 
primerno vedenje in oblačenje vernikov, a ti napotki veljajo za oba spola (Kalčič, 
2007, str. 168–169).  
 
Da ne obstaja univerzalna interpretacija svetih besedil, kakor tudi ne enotno 
razumevanje družbenih in etičnih aspektov islama, potrjujejo tudi nekatera 
alternativna islamska gibanja. Tukaj lahko za primer vzamemo mistično smer, 
sufizem, in gibanje, ki se je razvilo pod abasidskim režimom in ni preživelo pritiskov 
ortodoksije, karmatiansko gibanje. Ključen element, ki izstopa in katerega bi bilo 
dobro poudariti, je pozitiven odnos do žensk. Ženske so bile spoštovane in po 
statusu skorajda izenačene z moškimi, tako da je bilo mizogine elemente le redko 
zaznati. Kar je še najbolj presenetljivo: karmatianke niso poznale institucije 
zastiranja. Tako se ponovno znajdemo pred dilemo interpretacije in nepravično 
sodbo vseh muslimanov kot zagovornikov enakih predpisov (Rajšp, 2005, str. 245).  
 
Na dilemo etičnosti zastiranja žensk imamo več pogledov. Nekateri trdijo, da 
zastiranje ženske omejuje, drugi da jih osvobaja in ščiti pred moškimi. Kakršna koli 
je razlaga, se moramo nedvoumno strinjati, da je vsaka prisila načina oblačenja 
nedopustna. Seveda tukaj ne moremo mimo spoštovanja določene vere in kulture. 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 243. 
 

 

Vsekakor se lahko strinjamo, da tudi v zahodni družbi, na primer v javnih službah, 
obstajajo nenapisana pravila oblačenja, katerim ne protestiramo. Zakaj bi torej 
protestirali svobodni izbiri oblačil druge kulture? Seveda se ne moremo izogniti 
vprašanja kdaj in ali zares je izbira pokrivala v islamu zares svobodna. Rajšpova pravi, 
da zastiranje žensko postavlja v podrejen položaj, vidik s strani muslimanov pa pravi 
drugače. 
 
Pokrivanje in zastiranje žensk lahko služi kot sredstvo za izvajanje nadzora nad njimi, 
s čimer se krepi patriarhalni sistem, saj omejuje njihovo samostojnost pri odločanju 
o spolnosti in reprodukciji. Hkrati pa moramo to prakso razumeti tudi kot fizično in 
kulturno manifestacijo. Pomembno je opozoriti na potrebo po razlikovanju med 
prostovoljnim in prisilnim upoštevanjem norm in običajev, čeprav je to razmejevanje 
včasih izjemno težavno. Ni mogoče trditi, da to, kar posameznik pridobi ali se nauči 
skozi proces socializacije, vedno pomeni, da gre za prostovoljno izbiro (Rajšp, 2005, 
str. 241–242). 
 
Nasprotno s tem lahko zasledimo razlago, ki zastiranje razlaga kot osvobajanje 
ženske: Islam je definiral pravila in norme, kajti v nasprotnem primeru bi življenje 
bilo najbližje anarhiji. Prav tako posameznika ne prisiljuje v vero in mu daje svobodo 
pri opravljanju dejanj, za katera sledi nagrada ali pa kazen na onem svetu. Hidžab za 
muslimanko predstavlja častno pokrivalo ter zaščito pred moškimi pogledi in 
strastmi. Zakrita ženska se ne počuti zasužnjeno ali zatrto temveč svobodno in 
častno. Mnogi mislijo, da je islam žensko na ta način zatrl, nasprotno s hidžabom jo 
je osvobodil, osvobojena je od moškega izkoriščanja, naslajanja z njenim telesom, 
strasti, ki hrepenijo po njenem telesu in jo vidijo kot spolni objekt. V raziskavi, ki jo 
je izvedla psihologinja dr. Susan Fiske z Univerze Princeton (ZDA), je bilo 
pokazano, da moški na pomanjkljivo oblečene ženske v bikinijih gledajo kot na 
objekt. Čeprav je med burko in bikinem kar precejšen razpon med zakritostjo z 
oblačili pa veliko islamskih praks in režimov zagovarja, da so na primer vidna oblika 
ženskega telesa (tesna oblačila), spuščeni lasje, odkrite rame in kolena, enako 
provokativna in razkrita kot bikini. Enako kot v primeru, kadar se vprašamo, ali je 
normalizacija zastiranja žensk prisotna zaradi navade in vzgoje, je tudi takšno 
razmišljanje o ženski odkritosti, kadar njena koža ni popolnoma zakrita, pogojeno z 
vzgojo in navadami družbe, ki jo predajajo novim generacija. 
  



244 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Avtor kritizira tudi zahodno kulturo glede na prostitucijo, izkoriščanje ženskega 
telesa, pornografske vsebine in služenje denarja z telesom (Islam, b.d.). S takšno 
razlago težko nasprotujemo, da smo ženske v zahodni družbi manj ali bolj 
spoštovane. Čeprav (se zdi), da imamo s prosto izbiro oblačenja, objavljanja 
fotografij ali celo s služenjem denarja z lastnim telesom več pravic in svobode, pa ne 
moremo mimo vprašanja, kakšna je mera spoštovanja do zahodne ženske, ki živi 'po 
svobodni volji'. Po razmisleku bi lahko dejala, da v muslimanski družbi, če 
izvzamemo prisilne oblasti, ženska s prostovoljnim zastiranjem res morda pridobi 
večje spoštovanje s strani moškega dela družbe. Nekako se lahko hitro zdi krivično 
obsojanje vsake muslimanke, ki koristi zastiranje (predvsem tiste z nikabom ali 
burko), saj v zahodni družbi to takoj dojemamo kot način manjvrednosti ženske 
proti moškemu, čeprav se mnoge ženske tega poslužujejo res svobodno. Kot že 
omenjeno s strani Rajšpove je sicer pod vprašaj postavljena svobodna izbira zaradi 
družbenih navad in vzgoje, vendar bi po takšnem razmišljanju pod vprašaj svobodne 
izbire postavljali vsak družbeno-etični pojav. Morda v primerjavi z Zahodom lahko 
pokrivala res razumemo kot osvobajanje ženske v družbi. Pokrivanje muslimank na 
eni strani tako odstranjuje breme, s katerim se soočajo zahodnjaške ženske. To je 
breme stalnega prizadevanja, da bi bile privlačne za tuje, predvsem moške poglede. 
Pri tem lahko zagotovimo, da med muslimanskimi ženskami ni takšne tekme glede 
oblačenja, kot jo poznamo med zahodnjakinjami. Tu ni osredotočenosti na to, katera 
bo bolj elegantno oblečena, kar je v zahodnem svetu vse bolj poudarjeno, kjer je 
izbira dragih blagovnih znamk in trenutnega oblačila postala vse pomembnejša. 
 
Na Zahodu so mnenja o pokrivanju žensk razdeljena, podobno kot med samimi 
muslimankami. Nekatere verjamejo, da je to zahteva islama, medtem ko druge 
pokrivanje razumejo kot simbol 'upora' proti zahodni modernosti. Zaradi teh 
različnih mnenj se 'sekularizirane' muslimanke, ki živijo v zahodnem svetu in se kljub 
temu želijo oblačiti v skladu s Koranom, pogosto soočajo z večkratno diskriminacijo. 
Tiste, ki se zaradi družinskih in družbenih pritiskov počutijo dolžne pokriti, čeprav 
to za njih nima pravega pomena, pa se lahko srečujejo celo z dvojno diskriminacijo. 
Omejevanje meja med svobodno odločitvijo in podrejanjem družbenemu ali 
religijskemu sistemu je težavno in točno določanje, kaj je kaj, je izziv, še posebej ko 
govorimo iz neosebne perspektive (Harcet, 2007, str. 99–100). 
 
Večji problem in neenakost pokritih ali nepokritih žensk zmeraj opazimo v okolju, 
kjer se nahajajo tako ene kot druge. Takrat je veliko bolj vidna socialna razlika med 
ženskami in med tem kako ene in druge različno zaznavamo in obravnavamo. Tako 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 245. 
 

 

se velikokrat pojavi problem, da so zakrite ženske izolirane, onemogočena ji je 
komunikacija s svetom in na splošno ji je odvzeta možnost 'normalne' socializacije. 
Še bolj viden problem tega omejevanja je v večini držav na Arabskem polotoku (npr. 
Savdska Arabija) kjer je ženskam nasploh prepovedano pojavljanje v javnosti brez 
prisotnosti moškega, ni jim dovoljeno voziti avtomobila, vsa njena socialna druženja 
so pogojena z moškim spremstvom. Čeprav takšni nepravični režimi obravnavanja 
z žensko obstajajo, pa ne smemo sklepati, da je tako s vsako žensko, ki se odloči za 
zastiranje. Kot omenjeno se problem pojavi ob stiku kultur (muslimanke v zahodni 
družbi, ali nemuslimanke v muslimanskih državah). Kadar govorimo o zakritih 
muslimankah v zahodni družbi zanimiv argument v prid prepovedi zakrivanja poda 
de Vries. Poda nam argument družabnosti, ki zagovarja, da je prepoved popolnega 
zakrivanja moralno utemeljena. Razlog za to se skriva v tem, da tisti, ki si javno 
zakrijejo obraz, drugim članom družbe otežijo socialno interakcijo z njimi, kar 
pripelje do popolne osamljenosti in izolacije tistih, ki so zakriti.  Argument 
družabnosti, ki govori v prid prepovedi zakrivanja obraza tako razlaga, da družba 
temelji na človeških interakcijah (pogled, nasmeh, očesni stik) in da brez tej interakcij 
ljudem grozi kronična osamljenost (de Vries, 2023, str. 317–323). Za ljudi kot 
socialna bitja ta premislek zagotovo mora držati, vendar se je potrebno vprašati, ali 
je to res dovolj legitimen razlog za prepoved burk (vsekakor je odličen argument 
zakaj burke ne bi smele biti zapovedane). Četudi ima prepoved nošenja burk v 
javnosti dobre namene, da posameznice ne bi bile izolirane v družbi, se v okolju 
zmeraj pojavijo posamezniki, ki želijo biti izolirani, ne želijo biti socialno povezani z 
okoljem in so postavljeni v tako imenovano kronično osamljenost. Kronično 
osamljeni so lahko tudi menihi v samostanih, pa ti niso prepovedani. Ali bhikkhu, 
budistični menihi, ki se pogosto za vse življenje zavežejo molku in se s tem sami 
predajo določeni vrsti popolne socialne izolacije. Tako se zdi, da čeprav ima 
prepoved burk dober namen ne odpravi problema izolacij, ki ga navaja de Vries.  
 
5 Kritika Zahoda 
 
Zadnja tema članka zajema kritiko zahodne družbe nad islamskimi predpisi 
oblačenja žensk. Čeprav se nam v zahodni družbi pogosto zdi, da muslimanke 
osvobajamo s pozivanjem k prenehanju uporabe različnih pokrival, se je potrebno 
vprašati ali nismo prav tako neetični in diskriminirajoči do muslimank, kadar 
zakonsko prepovedujemo svobodno izbiro oblačenja žensk oz. izkazovanja verske 
pripadnosti in domnevne prostovoljne socialne izolacije preko oblačil, kadar enako 
zapovedujejo nekaterih striktnih režimih muslimanskih držav.  



246 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Kalčičeva izpostavlja pomembno problematiko glede reprezentacije islama na 
Zahodu, zlasti med mlajšo populacijo, kjer je ta reprezentacija pogosto zelo 
stereotipna. V mnogih šolskih učbenikih je prikaz muslimanov zelo omejen in 
osredotočen predvsem na Turke ter njihovo ozemlje, medtem ko se drugih 
muslimanskih skupnosti skoraj ne omenja. Posebej zaskrbljujoč je stereotipen opis 
ženske v islamski veri, ki je prikazana kot popolnoma podrejena moškemu. Pogosto 
so prikazani različni viri, ki niso ustrezno razloženi glede njihovega izvora in vsebine. 
 
Opozarja na sliko v enem od osnovnošolskih učbenikov, kjer sta prikazani dve 
muslimanki. Vendar pa je opis slike po njenem mnenju pomanjkljiv in ne predstavlja 
konteksta ustrezno. Opis slike nam pove, da naj bi bil čador5 tipična noša sodobnih 
muslimank, ki naj bi bile zmeraj pokrite v javnosti, saj naj bi moški imeli višji status 
in veljali za sposobnejše. Vendar pa se pojavi težava, saj avtorja učbenika nista 
pojasnila, od kod je fotografija, kdo so prikazane muslimanke in nista ponudila 
razlage konteksta, ki bi razkrila, zakaj in kako je muslimanska ženska pokrita. Na 
primer, čador ni tipična oblačilna izbira za vse muslimanke, ampak ga nosijo samo 
določene skupine, vezane na specifične geografske in družbenopolitične okoliščine. 
Danes je čador najbolj razširjen v Iranu, kjer je njegova uporaba zakonsko 
predpisana s strani države in vodilnih moških, ki svoje interpretacije islama 
interpretirajo na represiven način (Kalčič, 2007, str. 104–105). 
 
Kot že omenjeno, ne le na Zahodu, tudi v islamski družbi so mnenja glede pokrivanja 
deljena. Medtem ko nekatere ženske verjamejo, da to od njih zahteva islam, druge 
nošenje rute in pokrivanje obraza razumejo kot simbol upora proti zahodnemu 
modernizmu. Zahodnjakom pa tak način oblačenja pogosto pomeni zatiranje žensk 
in konservativnost islama. Zaradi teh popolnoma različnih pogledov pogosto prihaja 
do napetosti, saj so nekatere muslimanke, ki živijo na Zahodu in se želijo oblačiti 
tako, kakor jim po njihovem razumevanju narekuje islam, pogosto žrtve večkratnih 
diskriminacij. Zdi se, da je prenagljeno sklepanje, da gre v primeru nošenja 
predpisanih islamskih oblačil vselej za obliko podreditve žensk, vendar je v sklopu 
tega razmišljanja treba biti pozoren, da se s prakso zastiranja nadalje širi drugačnost 
in podrejenost ženske, za katero se smatra, da ima v socialnem okolju drugačno in 
manj vredno vlogo kot moški.  

 
5 Čador je zunanje oblačilo nekaterih muslimanskih in hindujskih žensk. Je sestavni del prakse oblačenja po 
pravilih hidžaba, izhaja pa iz Irana. Čador pokriva žensko od glave do prstov na nogah, odkrite so lahko le roke in 
del ali celoten obraz,  



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 247. 
 

 

O tem, kako lahko režimi in različna obdobja zapovedovanja vpliva na percepcijo 
žensk samih o sebi, zgovorno pričata dva povsem različna pogleda na to 
problematiko, ki ju Azar Nafisi opisuje v delu Prebiranje Lolite v Teheranu: njena 
babica več mesecev ni zapustila hiše, potem ko so v 40. letih prejšnjega stoletja od 
nje zahtevali, da se odkrije, medtem ko se je sama počutila osramočeno in ponižano, 
ko so nekaj desetletij pozneje od nje terjali, da se pokrije. Sama se je temu uprla in 
nazadnje zapustila domače (kulturno) okolje. Vse to pa zato, ker se ni mogla 
sprijazniti z dejstvom, da ji nekdo ukazuje, kako naj se oblači, in ji vsakodnevno krati 
pravice, ki jih je imela do takrat. Toda ali se Azar Nafisi razlikuje od svoje babice? 
Bolj kot to se zdi, da gre pravzaprav za zelo podoben odziv na vsiljeno odkrivanje 
ali pokrivanje. Gre za primer dveh žensk, ki jima je bila odvzeta pravica odločanja o 
tem, kako se želita oblačiti in kako ne. Gre za to, da so ženska oblačila/pokrivala 
postala orodja moči. Čeprav nekatere muslimanke poudarjajo predvsem verski 
značaj rute in trdijo, da ruta izraža zlasti željo muslimank, da bi se držale islamskih 
predpisov, je v primeru, ko se nošenju predpisanih oblačil ni mogoče izogniti, jasno, 
da so oblačila razumljena kot simbol in kot politična poteza. Brž ko zakonodajalec 
ženskam predpiše neko uniformo in to ni več možnosti svobodne izbire, lahko 
rečemo, da je njihovo življenje podrejeno interesom ustanov, na katere same nimajo 
vpliva. Kar je najbolj prizadelo Iranke, ki jih je revolucija prisilila k nošenju čadorja, 
in kar je prizadelo že njihove babice, ko so jim ukazali, naj rute snamejo, je predvsem 
(pri)sila in nemoč, da bi svobodno izbirale. S tega gledišča ni bistvene razlike med 
Iranom, kjer je predpisan čador in kjer ženske živijo v strahu pred kaznijo ob 
morebitni kršitvi pravil, in Turčijo, kjer je ženskam v javnih institucijah uradno 
prepovedano nositi rute. Sklenemo lahko, da se težava pojavi takrat, ko si nekdo 
vzame pravico soditi o drugem. Razlika, ki je vidna med Azar in njeno babico je 
stopnja avtonomnosti, ki sta jo imeli pri nesvobodni izbiri oblačil. V primeru njene 
babice je ta nekoliko imela večjo avtonomnost: čeprav sama ni želela brez pokrivala 
v javnost, je ta izbira izvirala in njenega osebnega verovanja in spoštovanja vere. V 
primeru Azar pa, čeprav je lahko sama enako spoštovala enako vero, ji je bilo 
prepovedano svobodno odločanje izbire oblačil, ki jih je želela obleči. Tako se zdi, 
da je v primeru babice bila omejena možnost izkazovanja vere, v primeru Azre pa ji 
je bila popolnoma odvzeta avtonomija odločanja svobodne izbire oblačil. (Harcet, 
2007, str. 99–100). 
  



248 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

5.1 Prepoved svobodne izbire zastiranja 
 
V ozračju po 11. septembru je več evropskih držav uveljavilo zakonodajo, ki 
muslimanskim ženskam prepoveduje nošenje nikaba6 v javnosti. Težko gremo mimo 
dejstva, da je tudi v Evropi v nekaterih državah prepovedan določen način oblačenja 
za ženske. Vzpon islamofobije v Evropi posebej prizadene pokrite muslimanke. 
Pravne omejitve in družbena sovražnost do naglavnih rut pogosto ovirajo njihovo 
pravico do izražanja vere in identitete. Te prepovedi bi lahko obravnavali kot 
zatiralske politike, ki omejujejo svobodo žensk pri sprejemanju lastnih odločitev. 
Zaradi svoje vidnosti so pokrite muslimanke vedno bolj v središču pozornosti, saj 
so tarče različnih zakonskih omejitev, ki jih izvajajo nekatere države, pa tudi splošne 
družbene sovražnosti do njihovih naglavnih rut. To je še posebej izrazito v nekaterih 
evropskih državah, kot je Francija, kjer je vlada uvedla zakone, ki omejujejo nošenje 
verskih simbolov na javnih mestih, vključno z nikabom oz. burko7. Trendi nam 
kažejo, da se muslimani v mnogih evropskih državah počutijo manj varne in da je 
varnost iz leta v leto manjša, zlasti za muslimanke. Čeprav v Evropi še zmeraj 
potekajo razprave o tem, ali dovoliti ali prepovedati pokrivanje glave, je 
muslimankam vse težje obstati in uspevati v kulturi, ki jih odkrito diskriminira. Tako 
hidžab, ki postopoma postaja predmet preokupacije medijev in različnih političnih 
elit na oblasti, iz zgolj verskega oblačila postaja glavno vprašanje, povezano z 
identiteto muslimank, v nekaterih primerih pa celo dejanje odpora (Global Campus 
of Human Rights, b.d.). Kritična analiza prepovedi zastiranja kaže na večkratno 
zatiranje, ki ga doživljajo muslimanske ženske. Feminizem, ki zagovarja 'razkrivanje', 
na nek način deluje kot da je zakrita ženska nevedna in nima razumevanja za svojo 
izbiro oblačila. Celo v sodobni dobi terorja in islamofobije se zastirane ženske 
velikokrat dojema kot teroristke ali simpatizerke teroristov, kar ponovno nakazuje 
na problem Zahoda, ki se sam ne drži svojih pravil kritiziranja. 
 
Po mnenju mnogih nošenje nikaba ali hidžaba torej pomeni zatiranje muslimank. Z 
drugimi besedami, zastrto telo je preveč določeno kot 'zatirano' telo, pri čemer se 
zastrto žensko telo vidi le skozi lečo podreditve spola. V zvezi z naglavno ruto lahko 
rečemo, da medtem ko prevladujoče predstave o pokrivanju domnevajo, da hidžab 
služi kot zatiranje žensk, imajo ženske, ki nosijo tančice, verjetno kvalitativno 
drugačno razumevanje tega, kako hidžab dejansko deluje v njihovem življenju. Da 

 
6 Nikab je oznaka za tančico, značilno za ženska muslimanska pokrivala. Običajno zakriva obraz, ne pa tudi oči. 
7 Burka je muslimansko žensko oblačilo, ki telo pokriva od glave do tal. Mreža na ravni oči omogoča ženski, da 
gleda, vendar hkrati njenega obraza ni mogoče prepoznati. 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 249. 
 

 

bi 'osvobodile' muslimanke, so nekatere države prepovedale nošenje nikaba v 
javnosti (Zempi, 2018, str. 2589–2590). Seznam držav, ki prepovedujejo nošenje 
burke ali nikaba, ni tako kratek kot bi si mislili in je uzakonjen tako v nemuslimanskih 
kot tudi večinoma muslimanskih državah. Nekatere države nošnjo teh popolnoma 
prepovedujejo, nekatere te prepovedujejo v javnih prostorih, kot so državne 
ustanove ali na javnih ulicah, nekatere države pa nošnjo prepovedujejo samo v 
določenih mestih ali regijah. Te so: Tunizija, Avstrija, Danska, Francija, Belgija, 
Tadžikistan, Uzbekistan, Bolgarija, Kamerun, Čad, Zahodni Kongo, Gabon, 
Nizozemska, Kitajska, Maroko, Šrilanka in Švica. 
 
Pri poskušanjih 'osvoboditve' žensk v islamu je pomembno upoštevanje življenjskih 
izkušenj ljudi (žensk), na katere pravilo vpliva, namesto da bi gradili na nepreverjenih 
predpostavkah. V okviru prepovedi nošenja tančic to pomeni vključitev osebnih 
pogledov in izkušenj zakritih muslimank. V večini razprav o tančicah in zakonodaji, 
ki prepoveduje nikab, prevladujejo moški, izkušnje, pogledi in občutki zastrtih 
muslimank, ki jih prepoved neposredno prizadene, pa ostajajo neslišani (Zempi, 
2018, str. 2591). Čeprav lahko povzročamo krivico muslimanskim ženskam glede 
njihove izbire zastiranja, lahko hkrati velikokrat dobimo napačen vtis o njihovi 
(ne)svobodni izbiri. Težko je govoriti o popolni izbiri svobode odločitev, kadar je 
okolje za žensko naravnano, da se bo odločala podrejeno, ker nima druge izbire. 
Tako je na primer lahko najvišji uspeh ženske, da je dobra mama in žena, kadar nima 
možnosti, da bi lahko postala uspešna zdravnica ali podjetnica. V teoriji Khadrova 
to poimenuje prilagoditvena preferenca. Sam izraz 'prilagodljiva preferenca' 
nakazuje, da je težava s prilagodljivimi preferencami v tem, da so 'prilagojene' – z 
drugimi besedami, »nastanejo kot reakcija na« družbene razmere. Tako bi razliko 
lahko ponazorili kot razliko med tem, kaj imajo ljudje »res raje in tem, kar jim je 
ugotovljeno, da imajo raje«. Tako te prilagodljive preference ženskam odvzamejo 
popolno avtonomijo svobodnega odločanja. Tudi če se v nekaterih primerih lahko 
svobodno odločajo, jim je bila izbira odločanja precej omejena, saj je te omejitve 
postavila nepravična, večinoma patriarhalna družba. Tako je torej na primeru 
zakrivanja težko določiti, kdaj je izbira ženske, da obleče burko ali nikab, res 
popolnoma svobodna ali avtonomna in kdaj je bila njena avtonomija odločanja 
določena z družbenim sistemom, ki je ustvarilo njeno 'avtonomno' odločitev 
(Khadar, 2011, str. 74–77).  
  



250 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

Posledice prepovedi nikaba in burke za ženske, ki upoštevajo prakso pokrivanja 
glave in telesa, so pomembne. Na prepoved nošenja hidžaba, burke ali nikaba je 
treba gledati kot na vprašanje svobode in avtonomije posameznika. Vsakdo ima 
pravico, da se izraža na način, ki ga sam izbere, tudi z izbiro oblačil, brez strahu pred 
diskriminacijo ali preganjanjem. Zanikanje pravice do nošenja pokrival ženskam je 
mogoče razumeti kot poskus omejevanja njihove svobode in odrekanja pravice do 
izražanja verskega prepričanja in kulturne identitete. Kot že omenjeno pa je treba 
upoštevati, ali je odločanje v prid pokrivanja zares svobodna in avtonomna odločitev 
ali le daje iluzijo osebne svobodne izbire. (Global Campus of Human Rights). 
 
Eden izmed argumentov, ki zagovarja, da ženske nosijo burko, zato ker so v to 
prisiljene, pravi, da je prisilno nošenje pokrivala lahko razumljeno kot nasilje v 
družini. Nussbaumova temu nasprotuje in se sprašuje, ali zagovorniki tega zares 
verjamejo, tj. da je nasilje v družini specifično muslimanski problem? Po podatkih 
ameriškega urada za pravosodno statistiko je nasilje s strani intimnega partnerja 
predstavljalo 20 odstotkov vseh nasilnih zločinov brez smrtnega izida, ki so jih 
ženske doživele leta 2001. Spletna stran poroča, da je 52 odstotkov anketiranih žensk 
izjavilo, da jih je kot otroka fizično napadel odrasel skrbnik in/ali kot odraslo osebo 
kateri koli storilec. Ni dokazov, da je v muslimanskih družinah nesorazmerno veliko 
takšnega nasilja. Dejansko se glede na močno povezavo med nasiljem v družini in 
zlorabo alkohola zdi vsaj verjetno, da se bo izkazalo, da ga bodo verske muslimanske 
družine imele manj. Četudi obstajajo dokazi, da je prisilna nošnja burke povezana z 
nasiljem moških nad ženskami, se Nussbaumova sprašuje ali je to podlaga za 
legitimno prepoved nošenja pokrival. Navaja primere, ko je lahko goli ples žensk 
prepovedan zaradi zločinov proti ženskam. Podobno se je v Združenih državah 
pojavila prepoved nekaterih visokošolskih bratovščin (angl. college fraternities), saj so 
bila ta močno povezana z nasiljem nad ženskami. Takšna razmišljanja in primeri 
prepovedi torej dajejo razlog, da bi bila lahko upravičena prepoved nošenja popolnih 
pokrival, kadar to utemeljeno obravnavamo kot nasilje ali represijo nad ženskami. 
Na kar pa opozarja Nussbaumova, in kar se sklada s prej omenjeno teorijo 
prilagoditvenih referenc, pa je, da bi družbe morale vztrajati, da imajo vse ženske 
dostojno izobrazbo in zaposlitvene možnosti, ki jim omogoča možnost izhoda iz 
vseh domačih situacij, ki jim morda niso všeč. Če ljudje mislijo, da ženske burko 
nosijo samo zaradi prisilnega pritiska, naj jim ustvarijo dovolj priložnosti. Hkrati 
pravi, da bi morali uveljavljati zakone, po katerih je osnovno in srednješolsko 
izobraževanje obvezno, in potem ugotoviti, kaj ženske dejansko počnejo 
(Nussbaum, 2010, str. 3–5). 



D. Pešić: Etika zastiranja in podrejenosti žensk v islamu 251. 
 

 

6 Zaključek 
 
Analiza dane teme nam razkriva, da je dojemanje enakopravnosti ženske in njenih 
pravic v različnih kulturah precej težka naloga. V sami primerjavi islamske etike ter 
zahodne etike je moč zaslediti temeljne razlike, ki v nadaljnjih razpravah 
predstavljajo oviro pri razumevanju različnih etičnih dilem. Razumevanje islamske 
etike, ki jo zapoveduje Koran in s tem tudi šeriatsko pravo, je za zahodno 
razmišljanje precej težko. Kot ugotovljeno je razlaga islamske etike precej 
nedoločena in v veliki meri prepuščena lastni interpretaciji oz. interpretaciji, ki 
odgovarja določenemu političnemu sistemu. Hkrati smo lahko postavljeni v 
nehvaležen položaj, ko ugotavljamo podrejenost ženske v islamu; stežka uspemo 
določiti, kdaj so predpisi islama in Korana pravični in utemeljeni in kdaj jih islamska 
družba prilagodi v dobrobit patriarhalnega sistema, ki ženske namensko podreja. 
 
Ena izmed etičnih dilem v islamu je torej zastiranje žensk. Vloga zastiranja žensk v 
islamu se različno dojema in izvira iz verskih virov, vendar je njena interpretacija 
podvržena različnim pogledom. Nekatere muslimanske ženske zastiranje razumejo 
kot izraz njihove vere in identitete, druge se soočajo z dilemo med tradicijo ter 
svobodo izbire. Sodobni konteksti prinašajo nove izzive, ko se zastiranje preplete z 
globalnimi normami enakosti spolov in svobode izražanja. Zahodna kritika 
zastiranja žensk temelji na evrocentričnem gledišču, ki pogosto ne upošteva 
kompleksnih verskih, kulturnih in družbenih kontekstov. Ta kritika lahko vodi do 
neustreznega razumevanja in napačnih presoj muslimanskih žensk ter njihovega 
položaja. Jasno je, da zahodne norme niso univerzalne ter da je nujno upoštevati 
različne perspektive in kontekste, da bi bolje razumeli zastiranje žensk in njegovo 
vlogo v različnih družbah. Ženskam bi bilo tako v vseh kulturah in režimih morala 
biti dovoljena svobodna izbira do načina oblačenja in prikazovanja pripadnosti veri. 
Problem določanja svobodne izbire se pojavi, kadar je svobodna izbira omejena z 
določili družbe. Ko so ženske postavljene v okolje, ki jim zapoveduje določeno vlogo 
v družbi, ki jim daje lažno iluzijo avtonomnosti, ne moremo govoriti o svobodni 
izbiri žensk glede oblačenja in zastiranja. 
 
Z vidika, da je popolno zastiranje (z burko ali nikabom) v zahodnih družbah precej 
nesprejeto ali celo prepovedano, bi bilo pravilno podobno obravnavati tudi te in se 
vprašati, ali jim je bila omogočena popolna svoboda in neodvisnost od moške 
podrejenosti. Vsekakor je treba ženske, ki se sistemu obveznega pokrivanja upirajo, 
podpreti in jim omogočiti, da izberejo svobodno in avtonomno, vendar se zdi 



252 ANALIZA: ETIKA.   
 

 

krivično soditi ženske, ki bi rade zaradi svojih prepričanj pokrivalo želele obleči. 
Razprava nas spodbuja k odprtemu dialogu med različnimi kulturami in verami, 
hkrati pa poudarja potrebo po spoštovanju individualne svobode izbire ter enakosti 
spolov. Kljub kompleksnosti vprašanja se odpira možnost za boljšo medkulturno 
razumevanje ter za razvijanje odnosov, ki temeljijo na spoštovanju, strpnosti in 
empatiji. 
 
 
Literatura 
 
»Ali islam zatira muslimanke?«, dostopno na: https://islam.si/ali-islam-zatira-muslimanke/, 

pridobljeno: 12.8.2023. 
Badawi, J. A. (1999). Gender Equity in Islam; Basic principles. IDM publications. 
Blackburn, S. (2018). Etika: zelo kratek uvod. Založba Krtina.  
Engineer, A. (2008). The Rights of Women in Islam, Sterling Publishers Pvt. 
Furlan, N. (2006). Manjkajoče rebro: ženska, religija in spolni stereotipi. Univerza na Primorskem, 

Znanstveno-raziskovalno središče, Založba Annales; Zgodovinsko društvo za južno 
Primorsko. 

Harcet, M. (2007). »Od hidžaba do burke«. Monitor ISH, letnik 9, številka 1, str. 89-102. 
Harcet, M. (2005). »Vpliv šerijatskega prava na položaj ženske v islamu«. Bogoslovni vestnik, letnik 

65, številka 4, str. 559–570. 
Harris, S. (2007). Letter to a Christian Nation. New York: A. A. Knopf. 
Hefner, R. W. (2016). Shari'a Law and Modern Muslim Ethics. Indiana Univerity Press. 
Intihar, I. (2021). »Skrajni šovinizem pri talibih izhaja iz njihove etnične kulture«, dostopno na: 

https://www.delo.si/novice/svet/skrajni-sovinizem-pri-talibih-izhaja-iz-njihove-etnicne-
kulture/, pridobljeno: 12.8.2023. 

Kalčič, Š. (2007). Nisem jaz Barbika: oblačilne prakse, islam in identitetni procesi med Bošnjaki v 
Sloveniji. Ljubljana: Filozofska fakulteta, Oddelek za etnologijo in kulturno antropologijo. 

Kerševan, M. in Svetlič, N. (2004). Koran: o Koranu, Bogu, islamu… .Cankarjeva založba. 
Koran: prevod iz arabskega izvirnika (2023). Ljubljana: Baletrina. 
Khader, S.J. (2011). Adaptive preferences and women's empowerment. Oxford University Press.  
Nussbaum, M. (2010). »Veiled threats?«. The New York Times.  
Rajšp, S. (2005). »Ženske v islamu«. Časopis za kritiko znanosti, letnik 33, številka 221, str. 241-256. 
Roald, A. S. (2003). Women in Islam: The Western Experience. Routledge. 
»The hijab ban and human rights of Muslim women in Europe«, dostopno na: 

https://gchumanrights.org/gc-preparedness/preparedness-civil-and-political-rights/article-
detail/the-hijab-ban-and-human-rights-of-muslim-women-in-europe.html, pridobljeno: 
13.8.2023. 

»Universal Declaration of Human Rights«, dostopno na: https://www.un.org/en/about-
us/universal-declaration-of-human-rights, pridobljeno: 12.8.2023. 

Vries, de B. (2023). »The sociability argument fort he burqa ban: a qualified defence«. Criminal Law 
and Philosophy, 17; 317–337.  

Zempi, I. (2019). »Veiled Muslim women’s views on law banning the wearing of the niqab (face veil)«. 
Public, Ethnic and Racial Studies, 42/15; str. 2585-2602, dostopno na: 
https://www.tandfonline.com/doi/epdf/10.1080/01419870.2019.1588985?needAccess=true
&role=button, pridobljeno: 12.8.2023. 

 




