
ANALIZA 
Let. 27, št. 1, str. 177–196, December 2023  
 

https://doi.org/10.18690/analiza.27.2.177-196.2023 
CC-BY, besedilo © Kravanja, 2023 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega 
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 
 

 KANTOVI ARGUMENTI ZA TEZO »BIT NI 
REALNI PREDIKAT« 

  
Sprejeto 
28. 2. 2023 
 
Pregledano 
28. 6. 2023 
 
Izdano 
22. 12. 2023 

ALJOŠA KRAVANJA 
Unvierza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana, Slovenija 
aljosa.kravanja@ff.uni-lj.si  
 
DOPISNI AVTOR 
aljosa.kravanja@ff.uni-lj.si 
 

Ključne besede 
Kant,  
eksistenca,  
bit,  
predikat,  
lastnost 

Izvleček Kant je menil, da lahko s tezo »Bit ni realni predikat« 
zavrne ontološki dokaz za Božje bivanje, kot sta ga historično 
razvila Anzelm in Descartes. Svojo tezo o biti je predstavil v 
Edinem možnem argumentu in kasneje v Kritiki čistega uma. Toda ali 
je podal jasne razloge zanjo? Članek trdi, da lahko iz Kantove 
zgoščene obravnave izluščimo štiri argumente za tezo o biti: 
opisni argument, argument iz popolnoma določenega pojma, 
primerjalni argument in identifikacijski argument. Predstavljene 
so prednosti in šibkosti Kantovih argumentov (ki so včasih 
presenetljivo trivialne). Članek trdi, da je četrto sklepanje, ki 
ima strukturo reductio argumentacije, najmočnejše, kljub temu, 
da se klasične obravnave Kantove teze (Hegel, Heidegger, 
Barnes, Hintikka) osredotočajo na druge argumente. 



 
ANALIZA 

Vol. 27, no. 1, pp. 67–196, December 2023 
 

 

https://doi.org/10.18690/analiza.27.2.177-196.2023 
CC-BY, text © Kravanja, 2023 

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or 

format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

 

KANT’S GROUNDS FOR THE “BEING IS NOT A 
REAL PREDICATE” THESIS 

 

 Accepted  
28. 2. 2023 

 
Revised 

28. 6. 2023 
 

Published 
22. 12. 2023 

ALJOŠA KRAVANJA 
University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenija 
aljosa.kravanja@ff.uni-lj.si  
 
CORRESPONDING AUTHOR 
aljosa.kravanja@ff.uni-lj.si  
 

Abstract Influentially, Kant argued against the ontological 
proof by suggesting that being is not a real predicate. He 
developed the thesis in the Only Possible Argument and later in 
Critique of Pure Reason. But what are the reasons Kant gave for 
the thesis on being? The paper claims that there are four 
separate arguments embedded in Kant’s text: the descriptive 
argument, the argument from the thoroughly determined 
concept, the argument from comparison, and the identification 
argument. The respective advantages and sometimes 
surprisingly trivial flaws of the arguments are examined. The 
paper argues that the fourth argument appears to be the 
strongest one, even though the classic treatments of Kant’s 
thesis (Hegel, Heidegger, Barnes, Hintikka) concentrate on the 
first three. 

Keywords 
Kant,  

existence,  
being,  

predicate, property 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 179. 
 

 

1 Uvod 
 
V tem članku bom ovrednotil Kantove argumente za trditev, da bit ni realni predikat. 
Kot je znano, Kant uporabi tezo »Bit ni realni predikat« za kritiko ontološkega 
dokaza. Ontološki dokaz naj bi izpeljal eksistenco Boga iz pojma Boga. Takšen 
dokaz tipično poteka na naslednji način: pojem Boga vsebuje sleherno popolnost, 
obstoj spada med popolnosti, torej Bog obstaja. Ampak bit ni realni predikat, pravi 
Kant. Torej ni lastnost, primerljiva z drugimi lastnostmi (vsemogočen, popoln, bel, 
nesmrten ipd.): zato je pojem ne more vsebovati na enak način, kot vsebuje druge 
lastnosti. Iz pojma ali pojmovnih lastnosti ne moremo skočiti na eksistenco, ki ni 
pojmovna lastnost.1 Torej je ontološki dokaz neuspešen, saj temelji na zmotni 
predpostavki, da je bit kot realni predikat lahko vsebovana v pojmu. 
 
Kantova kritika ontološkega dokaza je sporna. Sporna je na treh ravneh. (1) Prvič, 
vprašljivo je, ali je Kantov opis ontološkega dokaza historično ustrezen. Vprašljivo 
je torej, ali je argument za Božje bivanje, ki ga najdemo pri sv. Anzelmu (1996) in 
Descartesu (1973), resnično skladen s Kantovim opisom tega argumenta (Lochhead, 
1966; Marion, 1998). (2) Drugič, sporno je, ali Kantova teza, da bit ni realni predikat, 
resnično razveljavi moč ontološkega dokaza. Z drugimi besedami, tudi če je Kantov 
opis ontološkega dokaza historično ustrezen, morda njegova teza o biti sploh ni 
relevantna za ta dokaz. (3) In tretjič, Kantova kritika ontološkega dokaza je sporna 
zato, ker Kant morda ne poda prepričljivih razlogov za tezo, da bit ni realni predikat. 
Tudi če je njegov opis ontološkega dokaza historično primeren in tudi če teza o biti 
spodbije ta dokaz, so še vedno dvomljivi argumenti za to tezo (Kobe, 2011: 280). 
Torej, za tezo, da bit ni realni predikat, Kant potrebuje prepričljive in nekrožne 
razloge; šele ko priskrbi te razloge, lahko tezo o biti uporabi za kritiko ontološkega 
dokaza. 
 
V pričujočem besedilu bom raziskal le tretjo raven kontroverze o biti kot realnem 
predikatu. Trdil bom, da Kant poda vrsto razlogov za svojo tezo o biti in da je vsaj 
potencialno uspešen le eden od njih. Ta moj sklep pušča ob strani kontroverzi (1) in 
(2). Tudi če Kant prepričljivo dokaže, da bit ni realni predikat, vendar to ne pomeni 

 
1 V tem članku bom preskočil Kantovo ločnico med logičnimi in realnimi predikati. Domneval bom, da Kantova 
teza o biti pomeni, da bit ni to, kar običajno štejemo za lastnost, lahko pa je logična lastnost v smislu, da v sodbah 
včasih nastopa na logičnem mestu, ki ga praviloma zasedajo lastnosti (za kompleksnejšo analizo razlike logični/realni 
predikati glej npr. Engel, 1963). Poleg tega je moja domneva, da Kant ne ločuje bistveno med izrazi eksistirati, 
obstajati, biti (existieren, bestehen, Sein) itd. 



180 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

nujno, da je ta teza relevantna za ontološki dokaz (2) ali da je Kantov opis 
ontološkega dokaza historično ustrezen (1). 
 
Kantove razloge za tezo o biti lahko razdelimo na štiri skupine argumentov: opisni 
argument, argument iz popolnoma določenega pojma, argument iz primerjave in 
argument iz identifikacije. Kant jih poda v Edinem možnem argumentu za demonstracijo 
obstoja Boga (Prvi razdelek, prvo razmišljanje) in v Kritiki čistega uma 
(»Transcendentalna dialektika«, odsek »O nemožnosti ontološkega dokaza božjega 
obstoja«). V Kantovem prikazu ti argumenti niso jasno razločeni; bralka jih mora 
izluščiti sama. Moja teza je, da prvi trije razlogi ne zadoščajo za utemeljitev teze, da 
bit ni realni predikat. Šele četrti razlog, torej argument iz identifikacije, bi lahko 
zadoščal za podkrepitev teze o biti (a mu ne uspe nujno). V nadaljevanju bom ločeno 
analiziral posamezne argumente. 
 
2 Opisni argument 
 
Prvi Kantov argument je opisen. Opisen je zato, ker ne navaja razlogov, zakaj bit ne 
bi smela biti predikat, temveč kvečjemu opiše našo logično in jezikovno rabo biti ter 
na podlagi tega opisa sklene, da se bit razlikuje od običajnih predikatov. Ta argument 
torej ne pravi, da imamo dobre logične ali metafizične razloge za tezo, da bit ni 
predikat; prej trdi, da bit že razumemo (in izrekamo) kot nekaj bistveno drugačnega 
od običajnih lastnosti. Kant razmišlja na naslednji način. Vzemimo stavka »Bog je 
vsemogočen« in »Bog je«. S prvim stavkom Bogu pripišem neko lastnost, z drugim 
zatrdim njegovo eksistenco. Z obema stavkoma, pravi Kant, nekaj »postavljam« 
(»setze« v nemščini, »positio« v latinščini). V prvem stavku (»Bog je vsemogočen«) 
postavim subjekt »Bog« v razmerje do predikata »vsemogočen«, kar pomeni, da k 
pojmu »Bog« priključim idejo vsemogočnosti. Boga in vsemogočnost kombiniram. 
Bistveno za Kanta pa je, da takšno kombiniranje ne implicira eksistence individua, 
ki bi spadal pod pojem »vsemogočnega Boga«: resnično je tudi tedaj, ko Boga ni. To, 
da je Bog vsemogočen, mora veljati tudi »v sodbi tistega, ki [Božjega] obstoja ne 
spozna« (Kant, 2010: 115). Rečeno v sodobni filozofski govorici: Božja 
vsemogočnost je pojmovna, in ne dejstvena resnica: je brez ontološke implikacije.  
 
Podporni argument za to trditev je, da lahko nekemu pojmu odrekamo obstoj samo 
pod pogojem, da sploh vemo, kakšne značilnosti vsebuje ta pojem (Djukic, 1996: 
475). »Bog ne obstaja« ne moremo trditi, če ne vemo, kakšne so sploh lastnosti, 
zbrane pod pojmom »Bog«. Kant se tukaj strinja z Anzelmom (torej avtorjem 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 181. 
 

 

ontološkega dokaza!), ki v Proslogionu pravi, da ima celo bedak, ki zanika obstoj Boga, 
idejo Boga, saj drugače ne bi vedel, kaj je to, čemur odreka eksistenco (Anselm, 1996: 
100). Zanimivo pa se Kant na tem mestu razhaja s Pierrom Gassendijem, ki je 
spodbijal ontološki argument (v njegovi kartezijanski verziji). Gassendi je, podobno 
kot Kant, menil, da obstoj ni lastnost (Descartes, 2017: 132). Toda to izjemnost 
obstoja je Gassendi dokazoval z argumentom, da vsako pripisovanje lastnosti 
predpostavlja obstoj tega, čemur pripisujemo neko lastnost: potemtakem obstoj ni 
lastnost, je sklepal Gassendi, temveč prej predpogoj pripisovanja lastnosti 
(Descartes, 2017: 132; Forgie, 2008: 121). Gassendi je torej menil, da predikacija 
implicira eksistenco (njegov primer: »človek je žival« predpostavlja »človek je«). Za 
Kanta pa je, nasprotno, povezovanje dveh pojmovnih elementov (pojma-subjekt in 
pojma-predikat) lahko resnično tudi tedaj, ko ne obstaja individuum, ki ustreza tako 
povezanima pojmoma; zanimivo je, da sta filozofa uporabila nasprotni izhodišči za 
dokazovanja iste teze, tj. da eksistenca ni atribut (Forgie, 2008: 126). To razliko 
spregleda npr. Jonathan Barnes, ki Kantovo tezo, da bit ni realni predikat, 
interpretira kot (gassendijevsko) trditev, da vsaka predikacija lastnosti P predmetu a 
implicira zatrditev obstoja a (Barnes, 1972: 46). 
 
Če se vrnemo k analizi iz Edinega možnega argumenta: na eni strani imamo torej 
relativno postavljanje oziroma atribucijo; na drugi strani pa imamo eksistenčni stavek 
»Bog je«. Pri tem stavku gre prav tako za postavljanje, vendar za postavljanje 
drugačne vrste (cf. Berto, 2013, 15). V tem primeru pojmu Boga ne dodajam kakšne 
nove lastnosti, ne postavljam ga v razmerje s kakšnim drugim pojmom (s 
predikatom, kot je vsemogočnost). To, kar postavljam v eksistenčni sodbi, je prej 
celota predikatov, ki jih razumem pod besedo »Bog«. Stavek »Bog je« ne doda pojmu 
»Bog« ničesar, pač pa le zatrdi, da obstaja stvar, ki ji ustrezajo vse lastnosti, zbrane 
pod pojmom »Bog«. In ker takšno postavljanje ni relacijsko, Kant pravi, da je 
»absolutno«. 
 
Imamo torej dve vrsti sodb, ki uporabljajo kopulo »je«. Prva vrsta sodb pripisuje 
lastnosti oziroma postavlja relativno, druga pa zatrjuje eksistenco oziroma postavlja 
absolutno. Kaj si Kant obeta od te analize? Menim, da Kant računa na naslednji 
premislek. Privzemimo, da je bit res lastnost oziroma realni predikat. To bi 
pomenilo, da bi beseda »je« enkrat označevala vezni člen, s katerim pripisujemo 
lastnosti (kot v sodbi »Bog je vsemogočen«), drugič pa bi bila sama neka lastnost 
(kot v sodbi »Bog je«). Ampak to se zdi absurdno. Zdi se absurdno meniti, da beseda 
»je«, s katero postavljamo v razmerje subjekt in predikat, postane v eksistenčni sodbi 



182 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

nek predikat. »Je«, s katerim dodajamo lastnosti, vendarle ne more biti sam neka 
lastnost; operator atribucije ne more biti atribut. 
 
Pomembno je obdržati v mislih, da Kant tukaj ne trdi, da nas jezikovna bližina 
eksistenčnih sodb (»Bog je«) in predikativnih sodb (»Bog je vsemogočen«) zmotno 
navaja k pomešanju teh tipov sodb (Hintikka, 1981: 128; Villko in Hintikka, 2006: 
366). To stališče bosta kasneje zagovarjala Frege (Morscher, 1974: 128–30) in Russell 
(Russell, 2010: 90), a ni del Kantovega argumenta. Nasprotno, Kant računa na to, da 
nam jezikovna bližina predikativnih sodb in eksistenčnih sodb pomaga bolje 
razumeti logično distinkcijo med pripisovanjem predikatov in zatrjevanjem 
eksistence. Ko pripišem predikat, sledi kopuli »je« neka lastnost, npr. vsemogočnost. 
Ko zatrdim eksistenco, kopuli ne sledi nič. Torej v prvem primeru postavljam 
relativno (Boga postavljam v relaciji do vsemogočnosti, ki sledi kopuli), v drugem 
primeru pa postavljam absolutno, torej brez navezave na kakšno določeno lastnost 
(saj kopuli ne sledi noben predikat). Kantova analiza tu zvesto odraža jezikovno rabo 
in celo računa na jezikovno bližino atribucije in zatrditve eksistence. Ker ju jezik 
izraža z drugačno rabo iste besede, torej »je«, lahko Kant konceptualno opredeli 
atribucije in zatrjevanje eksistence kot dva različna načina iste spoznavno-lingvistične 
operacije, torej »postavljanja«. Kantova analiza je torej pojmovni prevod jezikovne 
razlike (vendar za zahtevnejšo prezentacijo Kantove analize glej Engel, 1963: 27).  
 
A to je samo ena, pozitivna plat Kantove analize. V opisnem argumentu, kot smo ga 
predstavili do zdaj, Kant trdi, da v naši jezikovno-logični rabi že uporabljamo 
eksistenco na bistveno drugačen način kot lastnosti. Toda po drugi strani, opozarja 
Kant, nas jezik včasih zavaja v nasprotno stališče, da je namreč obstoj lastnost in da 
pri zatrjevanju eksistence kombiniramo dva pojma (namreč nek subjekt in predikat 
»eksistenca«). K temu nas lahko zapeljejo izjave, kot je »Bog je neka obstoječa stvar«. 
Na prvi pogled se zdi, da ta stavek izraža sodbo tipa »S je P«, torej relativno 
postavljanje. Toda po Kantu je takšna forma izjave zavajajoča. Pravilneje bi bilo, če 
bi izjavo preoblikovali v naslednjo formulo: »Nekaj eksistirajočega je Bog,« se pravi, 
neki eksistirajoči reči pripadajo predikati, ki jih skupaj označujemo z izrazom Bog« 
(Kant, 2010: 115).2 Ta izjava je primernejša zato, ker da jasno vedeti, da »biti 
eksistirajoča reč« ni lastnost, ki bi bila v naboru lastnosti, vsebovanih v pojmu Boga, 
temveč je neka obstoječa reč prej nanašalnica, ki ji pripišemo vse lastnosti pojma 

 
2 Kantova rešitev še zaplete problem, saj je v izrazu »existierende Ding« oz. »eksistirajoča stvar« eksistenca rabljena na 
atribucijski način, kot deležnik. To morda implicira, da je eksistenca še vedno predikat – morda ne več predikat 
Boga, pač pa predikat stvari, ki je Bog (Forgie, 1975, 130). 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 183. 
 

 

Bog. Reči, da Bog biva, ne pomeni, da je bivanje eden od predikatov Boga, pač pa 
pomeni, da vsi predikati pojma Bog veljajo za neko bivajočo reč (Kant, 2010: 115). 
 
Tukaj se pojavi problem. Ko Kant uvede razliko med relativnim in absolutnim 
postavljanjem, se opira na obstoječo jezikovno-logično rabo kopule. Toda druge 
elemente obstoječe jezikovne prakse – stavke, kot je »Bog je nekaj obstoječega« – 
ima Kant za zavajajoče. Zavajajoči naj bi bili zato, ker zatrjevanje eksistence 
prikažejo v obliki pripisovanja lastnosti. Po eni strani se Kant opira na običajno 
govorico; po drugi strani pa hoče govorico modificirati. Z analizo jezikovno-logične 
rabe kopule se dokoplje do razlike med relativnim in absolutnim postavljanjem, nato 
s to razliko popravlja druge elemente jezikovne prakse. Ti strategiji sta težko 
združljivi. Ni jasno, zakaj lahko nek vidik naše jezikovne prakse vzamemo za logično 
normativnega, nato pa drug vidik jezikovne prakse popravljamo v skladu s to logično 
normo. Kantovo strategijo bi lahko obrnili. Začeli bi lahko z analizo stavka »Bog je 
neka obstoječa stvar« in zatrdili, da ta stavek pravilno izraža logično vsebino zatrditve 
eksistence – in da je eksistenca torej predikat – nato pa bi stavek »Bog je« brali kot 
zavajajočo formulacijo, ki izpušča predikat »obstoječa reč«. Ta interpretacija bi bila 
skladna s slovnico, ki stavek »Bog je« obravnava kot nepopolnega (saj izpušča 
povedkov prilastek). Če je Kant menil, da je jezikovna distinkcija med dvema rabama 
kopule normativna, atribucijska raba eksistence pa neskladna s to normo, je moral 
razpolagati z nekim razumevanjem eksistence neodvisno od opisnega argumenta. 
Moral je imeti pojmovno shemo, s katero je že ločeval med bitjo in drugimi 
lastnostmi, če je hotel zakoličiti pravilno jezikovno rabo biti. Zato opisni argument 
ne deluje sam. Razumemo ga lahko le kot Kantovo pojasnitev, kako naj analiziramo 
zatrjevanje eksistence po tem, ko že vemo, da bit ni realni predikat, in kako naj 
skladno s tem razumevanjem prilagodimo svoj filozofski jezik. Opisni argument se 
mora kombinirati z drugimi razlogi za Kantovo tezo o biti.3 
 
3 Argument iz popolno določenega pojma 
 

Za argument iz popolno določenega pojma je relevanten naslednji pasus iz Edinega 
možnega argumenta:   
 

Vzemite poljubni subjekt, denimo Julija Cezarja. Zberite o njem vse njegove 
predikate, ki si jih lahko zamislite, vključno s predikatoma časa in prostora, pa 

 
3 Hintikka trdi, da je ta opisni argument edina opora, ki jo ima Kant za tezo o biti: »Če lahko Kantovo poanto 
spremenim v tavtologijo: pravi le to, da predikativna raba glagola 'je' ni njegova eksistencialna raba« (1981: 145). 



184 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

boste kmalu dojeli, da lahko z vsemi temi določili obstaja ali ne obstaja. Bitje, 
ki je dalo obstoj temu svetu in temu junaku v njem, bi lahko spoznalo vse te 
predikate brez ene same izjeme, vendar bi ga še vedno obravnavalo zgolj kot 
možno reč, ki brez njegovega sklepa ne obstaja. (Kant, 2010: 115) 

 
Jedrni argument se glasi takole. Privzemimo pojem, ki je popolnoma določen. Za 
večino pojmov, ki jih uporabljamo, sicer velja, da niso določeni v vseh pogledih. To 
pomeni, da pojem »vrabec« v običajni rabi ne vsebuje natančnih struktur 
mitohondrijev v celicah vrabcev. Privzemimo pa neskončno močen intelekt (Boga 
ali superračunalnik), ki lahko tvori popolnoma določene pojme. Pojem, ki bi ga mislil 
takšen intelekt, bi določal individue oziroma individua, ki potencialno spadajo pod 
ta pojem, do najmanjših potankosti (Di Bella, 2010). Božji pojem vrabca bi določal 
natančno strukturo mitohondrijev v vrabčevih celicah. Toda tudi v primeru povsem 
določenega pojma lahko vidimo, da niti na pozitiven niti na negativen ne odgovarja 
na vprašanje, ali obstajajo primerki tega pojma. Celo če bi poznali vse lastnosti pojma 
vrabca, bi bilo za nas zamisljivo oboje, da primerki vrabca bodisi obstajajo bodisi ne 
obstajajo v svetu. Torej eksistenca ni eno od pojmovnih določil oziroma eden od 
»realnih predikatov«. Argument lahko shematiziramo takole (prim. Kant, 2019: B 
628/ A 600): 
 

a. Privzemimo popolnoma določen pojem. 
b. Iz poznavanja vseh določil tega pojma ne moremo ugotoviti, ali ima ta 

pojem v svetu primerke ali ne. 
c. Torej bit ni določilo. 

 
Argument je slab. Njegova (trivialna) napaka je, da eksplicitno privzame to, kar hoče 
dokazati. Ko Kant v premisi a reče »zberite o njem vse njegove predikate«, že 
privzame, da med te »vse predikate« ne bomo uvrstili eksistence. In podobno, ko v 
Kritiki čistega uma (2019: B 628/ A 600) privzame pojem z »vseskozno določitvijo«, 
predpostavi, da v tej vseskozni določenosti ni obstoja. To pa ni dovoljeno. V diskusiji 
o tem, ali je eksistenca realni predikat, sme Kant privzeti kvečjemu pojem, ki bi bil 
določen v vseh pogledih razen glede eksistence, pri čemer pa ta pogoj ne bi 
prejudiciral vprašanja, ali sama eksistenca spada med pojmovna določila (oziroma 
realne predikate). Če pa že v izhodišču privzame pojem, ki ima »zbrane vse 
predikate«, med katerimi ni obstoja, je odveč dokazovati, da eksistenca ni predikat – 
saj je to že Kantova izhodiščna podmena. Povedano na kratko, problem argumenta 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 185. 
 

 

je v tem, da v premisi a že predpostavimo sklep c, saj obstoja oziroma neobstoja ne 
uvrstimo med predikate popolnoma določenega pojma. 
 
Toda Kanta bi lahko brali naklonjeno. Lahko bi rekli, da Kant tu noče podati 
argumenta v obliki sklepanja. Morda bralko le poziva k miselnemu eksperimentu, ki 
bi pokazal, da v naši pojmovni praksi eksistence že ne štejemo med realne predikate. 
Vzemimo, da Kant polemizira s filozofinjo, ki verjame v veljavnost ontološkega 
dokaza. Kant bi ji rekel: eksistenca ni realni predikat. Kajti pomisli: če ti predlagam, 
da privzameš popolnoma določen pojem, reciva popolnoma določen pojem Cezarja, 
med določila tega pojma ne boš štela Cezarjeve eksistence oziroma neeksistence. 
Toda problem takšnega branja argumenta iz popolnoma določenega pojma je spet 
ta, da teze »eksistenca ni realen predikat« ne zatrdi dovolj močno, da bi lahko zavrnila 
ontološki dokaz. Kantova nasprotnica lahko odvrne: res je, da v običajni pojmovni 
praksi eksistence ne štejemo med realne predikate. A to mi ne preprečuje, da 
eksistence ne bi štela za takšen predikat pri dokazovanju Božjega bivanja. Za govor 
o Božjem bivanju smemo pričakovati, da bo presegel običajno pojmovno prakso. V 
takšni smeri poteka tudi Heglova kritika Kantove teze o biti (Hegel, 2001: 78–79). 
Zato je Kantov argument iz popolnoma določenega pojma v najslabšem primeru 
kriv petitio principii, v najboljšem pa (podobno kot opisni argument) pokaže samo, da 
v običajni pojmovni praksi eksistence ne uvrščamo med običajne predikate – to tezo 
pa lahko sprejme filozofinja, ki meni, da je eksistenca (v resnici) realni predikat. 
 
4  Argument iz primerjave 
 
Naslednji argument za tezo o biti je argument iz primerjave. Relevanten je poudarjen 
stavek v naslednjem pasusu: 
 

Če sedaj vzamem subjekt (Boga) skupaj z vsemi njegovimi predikati (med 
katere sodi tudi vsemogočnost) in rečem Bog je ali Je neki Bog, tedaj pojmu 
Boga ne dodam nobenega novega predikata, temveč le postavim subjekt sam 
na sebi z vsemi njegovimi predikati, in sicer predmet v odnosu do mojega pojma. 
Oba morata vsebovati natanko isto, in zato se pojmu, ki izraža zgolj možnost, 
s tem, da mislim njegov predmet kot dan sploh […] ne pridruži nič drugega. 
In tako dejansko ne vsebuje nič več kot zgolj možno. Sto dejanskih tolarjev 
ne vsebuje niti najmanj več kot sto možnih. (Kant, 2019: B 627/ A 599). 

 



186 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

Argument iz primerjave pravi, da lahko ob primerjavi stotih dejanskih tolarjev s 
stotimi možnimi tolarji vidimo, da sto dejanskih tolarjev ne vsebuje ničesar več 
(nobene dodatne značilnosti, atributa, večje intenzije) kakor sto možnih tolarjev. 
Takoj je v redno opozoriti, da je primer zavajajoč. Tezo, da pojem dejanskih stotih tolarjev 
ne vsebuje nič več kakor pojem možnih stotih tolarjev, lahko namreč spontano razumemo 
kot primerjavo med dvema količinama tolarjev, in ne kot primerjavo med 
intenzijama dveh pojmov (Forgie, 1975: 568). Če jo razumemo v tem smislu, se zdi 
Kantova ocena, da je vsebina stotih možnih tolarjev identična vsebini stotih 
dejanskih tolarjev, bolj samoumevna, kot je v resnici; torej moramo biti pazljivi, da 
primerjavo med pojmom možnih in pojmom dejanskih stotih tolarjev razumemo 
kot primerjavo med intenzijo (lastnostmi, zbranih v dveh pojmih), in ne kot 
primerjavo med količino tolarjev. Prav tako je vredno upoštevati, da Kant v tej 
primerjavi ne vidi zaključenega argumenta, temveč jo ima prej za sklep neke druge 
argumentacije (»tako dejansko ne vsebuje nič več kot zgolj možno«; »oba morata 
vsebovati natanko isto«). Toda v literaturi (Hegel, 2001: 78; Heidegger, 1927: 50; 
Barnes, 1972: 50) se primerjavo med možnimi in dejanskimi tolarji pogosto razume 
kot samostojen in včasih celo edini razlog za tezo o biti, zato jo bom tudi v tem 
članku obravnaval posebej. 
 
Argument se v razvitejši obliki glasi: 
 

a. Predstava možnega x ne vsebuje nič manj lastnosti kot predstava 
dejanskega x. 

b. Dejanski x obstaja, možni x ne obstaja. 
c. Če »x obstaja« interpretiramo kot »predstava dejanskega x ima lastnost 

obstoja«, dopustimo, da ima predstava dejanskega x eno lastnost, ki je 
predstava možnega x nima, kar pa je v nasprotju s prvo premiso. 

d. Torej »x obstaja« ne pripiše x nobene lastnosti. 
 
Argument se zdi dober. Toda premisa (a) je sporna, saj se primerjava, h kateri nas 
poziva Kant, zdi nejasna. Kako naj primerjamo predstavo možnih tolarjev in 
dejanske tolarje? Poziv, naj si zamislimo možnost nečesa, je psihološko nejasen in 
kontaminiran z nelogičnimi, domišljijskimi dejavniki (Djukic, 1996: 476–7; Shaffer, 
1962: 317; Wittgenstein, 2014: 88). Opazimo lahko, da si po Kantu v mislih 
predstavljamo oboje, tako možne tolarje kot dane tolarje (glej naslednjo 
konstrukcijo: »pojmu, ki izraža zgolj možnost, s tem, da mislim njegov predmet kot 
dan sploh, [ne dodam ničesar]«). Ampak če si oboje, tako možne kot dane tolarje, 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 187. 
 

 

predstavljam v mislih, potem bodo imeli oboji enako vsebino, saj so oboji mišljeni 
tolarji, in ne tolarji, kolikor bi obstajali dejansko v stvarnosti. Do resnične vsebinske 
med možnimi in dejanskimi tolarji bi prišli le, če bi primerjali dejanske tolarje (torej 
tolarje ali evre, ki jih imam res v denarnici) s pojmom možnosti takšne vsote. Ampak 
takšna primerjava se zdi absurdna. Ali si naj zamislimo tolarje, ki so v resnici tukaj 
na mizi, nato pa jih v mislih primerjamo z bolj senčnimi ali zabrisanimi tolarji, ki naj 
bi upodabljali njihovo možnost? Zato moramo Kantov miselni poskus rešiti 
psihologije. Ne smemo ga interpretirati kot poziv k dejanski mentalni primerjavi. 
 
Drugi problem premise a je, da pojmi v Kantovi epistemologiji načeloma vsebujejo 
manj lastnosti kot njihovi ustrezni zori. Pojem je po Kantu abstrakten, kar pomeni, 
da odmišlja nekatere lastnosti predmetov, ki spadajo pod njega. In nasprotno, 
predmeti so »zmerom bogatejši (v lastnostih) kot katerikoli pojmovni opis, ki ga 
lahko podamo o teh predmetih.« Kot pravi Kant: »Vsak pojem je z ozirom na to, kar 
v njem samem ni vsebovano, nedoločen [...] vsaka reč pa po svojih možnostih stoji 
še pod načelom vseskozne določitve« (Kant, 2019: B 600 / A 572). Če upoštevamo te 
omejitve, se prva premisa zdi neresnična, saj pojem možnega x vsebuje manj kot zor 
ali predstava dejanskega x (Bencivenga, 1987: 104). 
 
Zato moramo prvo premiso popraviti v naslednjo obliko: 
 

a'. Vsako lastnost, ki jo je mogoče pripisati dejanskemu x, je mogoče 
pripisati tudi možnemu x. 

 
Se pravi, če je dejanskim tolarjem mogoče pripisati lastnosti, kot so kvaliteta zlitine, 
obrabljenost ali nepravilnost v izdelavi, potem je isto lastnost mogoče pripisati tudi 
možnim tolarjem. Strožje se formulacija glasi takole: Če je resnična sodba »obstaja 
individuum, ki je T in Y«, potem bi bila, če ta individuum ne bi obstajal, resnična tudi 
sodba »možen je individuum, ki je T in Y«, pri čemer T pomeni »biti tolar«, »Y« pa 
katerokoli poljubno lastnost. Tako izrazimo intuicijo, da ni nobene lastnosti, ki je 
načeloma ne bi mogli pripisati možnemu individuu, pod pogojem, da lahko to 
lastnost pripišemo tudi temu individuu, kolikor dejansko obstaja. Formulacija 
premise a' pa ima pred prejšnjo verzijo to prednost, da nas ne zavezuje k psihološko 
nejasnemu postopku primerjave (ali k privzetju spornih elementov Kantove 
epistemologije, kot sta zor ali popolnoma določen pojem). 
  



188 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

V popravljeni različici bi se argument iz primerjave torej glasil: 
 

a'.  Vsako lastnost, ki jo je mogoče pripisati dejanskemu x, mora biti 
mogoče pripisati tudi možnemu x. 

b'.  Dejanski x obstaja, možni x ne obstaja. 
c'.  Če »x obstaja« interpretiramo kot »x ima lastnost obstoja«, 

dopustimo, da možnemu x ne moremo pripisati vsaj ene lastnosti, kar 
pa je v nasprotju s prvo premiso. 

d'.  Torej obstoj ni lastnost.  
 
To je prepričljivejša formulacija argumenta iz primerjave. Če je neko lastnost mogoče 
pripisati dejanskemu predmetu, potem jo je mogoče pripisati tudi možnemu 
predmetu: toda ker obstoječi predmet obstaja, možni pa ne, obstoj torej (z ozirom 
na prvo premiso) ne more biti lastnost. 
 
Prvo premiso pa je mogoče napasti na novi točki. Kantu bi lahko zdaj odgovorili, da 
ni podal razlogov, zakaj bi vsako lastnost, ki jo ima dejanski predmet, moralo biti 
mogoče pripisati tudi predmetu, kolikor je možen. Morda je izjema tega principa 
prav obstoj. Se pravi, morda je obstoj pač lastnost, ki je načeloma ne more imeti 
predmet, kolikor je zgolj možen, ima pa jo ta predmet, kolikor je dejanski. V tem 
primeru bi bila obstoj edina lastnost, ki je ne bi bilo mogoče pripisati možnemu 
predmetu, kar pa ne bi pomenilo, da ni lastnost – je zgolj izjemna lastnost. Zato 
potrebuje premisa a' dodatno utemeljitev. Kant mora razložiti, zakaj ne sme biti 
eksistenca (ali sploh katerakoli lastnost) takšna, da jo je mogoče pripisati zgolj 
dejanskemu predmetu a, ne pa tudi možnemu predmetu a. Šele ta premislek lahko 
utemelji argument iz primerjave. 
 
To vlogo pa izpolni argument iz identifikacije, ki ga obravnavam v naslednjem 
razdelku. 
 
5  Argument iz identifikacije 
 
Argument iz identifikacije sledi v Kritiki čistega uma neposredno po navedem mestu z 
argumentom iz primerjave. Relevantno je naslednje mesto: 
 

Kajti ker možni tolarji pomenijo pojem, dejanski pa predmet in njegovo 
pozicijo samo na sebi, bi v primeru, ko bi predmet vseboval več kot pojem, 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 189. 
 

 

moj pojem ne vseboval celotnega predmeta, in torej tudi ne bi bil ustrezen 
pojem tega predmeta. (Kant, 2019: B627/ A 599) 

 
Jedrni argument dobro povzame Joseph Moreau: 
 

Če bi v trikotniku, narisanem na tablo, bilo nekaj več kakor v trikotniku, ki si 
ga zamislimo v razumu, potem ta pojem trikotnika ne bi bil adekvaten 
narisanemu trikotniku. (1969: 30) 

 
Argument, ki ga Kant izrazi v izjemno zgoščeni obliki, bom zdaj rekonstruiral v 
terminih, ki niso kantovski. Pri tem bom rutinsko in brez posebne diskusije popravil 
nekatere šibkosti, ob katerih se interpreti običajno zadržujejo (Djukic 1996; Forgie 
1975). 
 
Pomislimo na naslednje situacije: pričakovanje otroka; načrtovanje stavbe; zaris 
trikotnika na tablo; čakanje na rast drevesa iz semena; pisanje knjige; Božje stvarjenje 
Julija Cezarja. Te situacije bom imenoval eksistenčno dinamične situacije. 
Eksistenčno dinamične so zato, ker vključujejo predmet ali individua s 
spremenljivim eksistenčnim statusom. Pričakovanega otroka še ni, vendar bo; 
načrtovana stavba je potencialna, a jo bomo najbrž postavili; trikotnik je sprva zgolj 
v našem duhu, nato pa ga zarišemo na tablo; Julij Cezar je v duhu Boga, nato ga Bog 
ustvari. Ključno za eksistenčno dinamične situacije pa je, da lahko v njih govorimo 
prav o tistem individuumu ali predmetu, ki bo obstajal. Ko se pogovarjamo o 
pričakovanem otroku, govorimo o otroku, ki se bo rodil. Ko matematik v umu snuje 
trikotnik, razmišlja prav o tistem trikotniku, ki ga bo narisal na tablo (razen če se bo 
pri zarisu zmotil: takrat bo rekel, da to ni tisti trikotnik, ki ga je hotel narisati). 
Individue s spremenljivim eksistenčnim statusom lahko torej identificiramo. 
Potencialni, načrtovani, morebitni, rastoči in nastajajoči individui še ne obstajajo, a 
jih lahko identificiramo kot prav tiste, ki bodo enkrat tukaj. Pričakovanje otroka se 
nanaša na individua, ki še ne obstaja, vendar je pričakovanje prav tistega otroka, ki 
se bo rodil (in ne pričakovanje kateregakoli človeškega bitja, ki bo ustrezal opisu »biti 
otrok te in te matere, ki je v tem in tem času noseča«). In podobno: Julij Cezar, ki ga 
ima v umu Bog pred stvarjenjem, je prav tisti Julij Cezar, ki bo kasneje obstajal, in 
ne katerikoli človek, ki bo ustrezal opisu »prvi rimski imperator«. 
  



190 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

Za eksistenčno dinamične situacije sta torej bistveni dve potezi. Prvič, vključujejo 
dve fazi: v prvi fazi popolnemu opisu P ne ustreza noben individuum, v drugi fazi 
pa začne obstajati individuum a, ki ustreza P. Drugič: v obeh fazah uporabljamo 
oznake (lastna imena; samostalniške konstrukcije s kazalnim zaimki), ki enoznačno 
identificirajo individua a. Primer z zarisanim trikotnikom je eksistenčno dinamična 
situacija zato, ker (1) vključuje dve fazi: fazo, v kateri ni individua, ki bi ustrezal 
pojmu »trikotnik na tabli«, in fazo, v kateri obstaja individuum a, ki ustreza pojmu 
»trikotnik na tabli«; in ker (2) lahko matematik v obeh fazah – torej tudi vnaprej – 
identificira a. In podobno: primer z Julijem Cezarjem je eksistenčno dinamična 
situacija. Pred stvarjenjem ni individua, ki bi ustrezal Božji ideji o Juliju Cezarju; po 
stvarjenju takšen individuum obstaja. Vendar ko Bog pred stvarjenjem razmišlja o 
Juliju Cezarju, ima v umu prav tistega individua, ki ga bo kasneje ustvaril. 
 
Zdaj pa vzemimo, da bi bila eksistenca lastnost. Če bi bila eksistenca lastnost – tako 
se glasi Kantov identifikacijski argument – potem bi bile eksistenčno dinamične 
situacije nemogoče, pojmovni absurd. Zakaj? Vzemimo primer z zarisom trikotnika. 
Če sta neobstoj in obstoj lastnosti, potem mora izraz »načrtovani trikotnik« 
vključevati lastnost neobstoja. »Biti načrtovan« implicira »še ne obstajati«, torej mora 
neobstoj – če je res lastnost – pripadati načrtovanim predmetom kot lastnost. Če 
načrtujem zaris trikotnika, potem vem, da ta trikotnik trenutno ne obstaja. Podobno 
velja za pojme, ko so pričakovani otrok, drevo, ki še ni vzklilo, in Julij Cezar, kolikor 
je v Božjem umu. Problem pa je naslednji: trikotnik, ki ga matematik nato zariše na 
tablo, nima lastnosti neobstoja. Nasprotno: po hipotezi, da je eksistenca lastnost, 
ima zarisani trikotnik lastnost obstoja. Toda to pomeni, da v vsaj eni lastnosti, 
namreč eksistenci, zarisani trikotnik ne more ustrezati ideji, ki jo je imel matematik 
o načrtovanem trikotniku pred zarisom. Matematik je imel v mislih trikotnik, ki še 
ne obstaja, zarisani trikotnik pa je obstoječ. Če bi bila eksistenca in neeksistenca 
predikata, bi moral matematik ob pogledu na narisani trikotnik torej reči: “Nisem 
imel v mislih takšnega trikotnika, tisti, o katerem sem razmišljal jaz, je bil drugačen, 
kajti ni obstajal” (prim. Moreau, 1969: 30). In podobno: rojeni otrok bi se od 
pričakovanega otroka vedno razlikoval najmanj po eni lastnosti, namreč po tem, da 
obstaja. Niti Bog ne bi mogel ustvariti Julija Cezarja, ki bi ustrezal pojmu Cezarja 
pred stvarjenjem: kajti pred stvarjenjem je imel Julij Cezar lastnost neobstoja, 
ustvarjeni Julij Cezar pa lastnost eksistence. Skuhana jed bi se vedno razlikovala od 
recepta po tem, da obstaja; iz želoda ne bi nikoli zrasel točno tisti hrast, ki je bil v 
njem prisoten v zasnutku; aktualne stvari ne bi mogle biti ravno tiste stvari, ki so bile 
prej potencialne. Na kratko: v eksistenčno dinamičnih situacijah ne bi več mogli 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 191. 
 

 

identificirati individuov s spremenljivim eksistenčnim statusom. To je nesprejemljiv 
sklep, v katerega bi nas po Kantu pripeljalo stališče, da sta obstoj (in neobstoj) 
lastnosti. 
 
Zdaj je jasno, v čem je resnična ost primera tolarjev iz primerjalnega argumenta. Če 
bi obstajala kakšna lastnost, ki bi jo lahko pripisali samo dejanskim tolarjem, ne pa 
tudi možnim tolarjem, potem dejanski tolarji ne bi mogli nikoli biti tisti tolarji, ki so 
bili pred udejanjenjem le možni (Berto, 2013: 15; Forgie, 1975: 565). Ko Kant pravi, 
da imata pojem možnega in pojem dejanskega isto vsebino, ne zatrdi le preproste 
intuicije. Kant postavi močnejši argument, da bi vsaka kršitev tega načela vodila v 
logično nesprejemljive posledice, namreč v prekinitev identifikacije v eksistenčno 
dinamičnih situacijah: v situacijah pričakovanja, načrtovanja, obetov, strahu ali 
proizvajanja. Zavrnitev takšne konsekvence je jedro argumenta iz identifikacije. 
 
Argument iz identifikacije je prav tako vir kontroverz (Djukic, 1996; Forgie, 1975: 
571; Forgie, 2008: 126). Te kontroverze Kantu praviloma očitajo, da ni nobenega 
razloga, da pojem možnih stotih tolarjev ne bi vseboval lastnosti biti. Če je mogoče, 
da bi obstajalo sto tolarjev, in če je obstoj ena od pojmovnih lastnosti, potem bi 
moral pojem stotih možnih tolarjev vsebovati tudi lastnost biti. To, da nek pojem 
vsebuje bit (pod predpostavko, da je bit res pojmovna lastnost), še ne pomeni, da 
primerki tega pojma že s tem obstajajo in da gre torej za dejanske tolarje. Ne: pomeni 
kvečjemu to, da jih bomo mdr. prepoznali po lastnosti obstoja. Ponazorimo to idejo 
s primerom fiktivnih bitij. Bralci Doylove serije se pogosto vprašajo: »Ali je kadarkoli 
bil dejansko obstoječi Sherlock Holmes?« To vprašanje je povsem smiselno, na njem 
ni ničesar protislovnega. Z njim se vprašamo, ali je kadarkoli obstajal individuum, za 
katerega bi veljale bistvene lastnosti, ki jih Sherlocku Holmesu pripišejo Doylovi 
romani, poleg tega pa bi imel ta posameznik še lastnost obstoja. 
 
Kritična pa je zdaj naslednja točka: pojem »obstoječega Sherlocka Holmesa« je 
koherenten tudi v svetu, v katerem ni posameznika, ki bi ustrezal temu pojmu. Pojem 
»obstoječi Sherlock Holmes« nikakor ne implicira, da mora Sherlock Holmes nujno 
obstajati. Torej (pod predpostavko, da bit je lastnost) prav tako ni nujno, da pojem 
možnih tolarjev ne vsebuje lastnosti biti. Nobene logične in metafizične 
nekoherentnosti ni na ideji, da med lastnosti, ki jih vsebujejo možni tolarji, vključimo 
tudi obstoj; še vedno je možno, da teh tolarjev ni, kar pač velja tedaj, ko ni nobenega 
individua, ki bi ustrezal lastnostim, zajetim s pojmom možnih tolarjev (vključno z 
bitjo). In podobno, če se vrnemo k primerom, ki smo jih uporabili pri opisu 



192 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

eksistenčno dinamičnih situacij: ko govorimo o »pričakovanem otroku«, 
»potencialnem hrastu« ali »načrtovanem trikotniku«, ni nobenega protislovja na tem, 
da opis teh individuov že vsebuje lastnost biti. Ko pričakujemo otroka, ga 
pričakujemo kot nosilca številnih lastnosti (npr. biti novorojenček), med temi 
lastnosti pa je tudi lastnost biti. Pojmi ali opisi, ki jih uporabljamo, lahko brez 
logičnih ali metafizičnih težav vsebujejo lastnost biti, tudi v primeru, ko individuov, 
ki ustrezajo temu pojmu, (še) ni. Napaka identifikacijskega argumenta je v domnevi, 
da bi morali v fazi, ko a-ja še ni, za govor o prihodnjem a-ju uporabljati pojem 
oziroma opis, ki bi vseboval lastnost neobstoja, v fazi, ko a obstaja, pa bi morali nato 
uporabljati nek drug pojem ali opis, ki bi vključeval lastnost obstoja. Samo pod tem 
pogojem lahko nastopi problem, ki smo ga orisali zgoraj; tj. samo v tem primeru 
lahko imamo težave z opisovanjem in identifikacijo individuov, ki jih še ni in za 
katere naj bi v prihodnosti uporabljali drugačen pojem/opis kot v sedanjosti, ko jih 
ni. Vendar ne: v obeh fazah bi lahko uporabljali pojem ali opis, ki bi vključeval 
lastnost obstoja, tudi v fazi, ko a-ja še ni. Dejstvo, da a-ja trenutno ni, nam ne nalaga, 
da moramo v pojem o prihodnjem ali morebitnem a-ju, ki ga imamo trenutno, 
vključiti neobstoj. Torej je zadrega z identifikacijo ali adekvacijo, ki jo izpostavi Kant, 
lažna; temelji na doktrini »izomorfizma« (Forgie, 1975: 571), torej prepričanja, da 
mora pojem neke stvari v fazi, ko te stvari ni, vključevati predikat neobstoja. 
 
Ta kritika identifikacijskega argumenta se zdi prepričljiva. Vendar ima tudi sama 
neko odločilno pomanjkljivost: dokaže več, kot je nameravala. Kajti če Kantu 
oporekamo, češ da lahko pojem možnih tolarjev vsebuje lastnost biti tudi tedaj, ko 
se nanaša na tolarje, ki so zgolj možni – podobno kot lahko pojem obstoječega 
Sherlocka Holmesa vsebuje bit tudi v primeru, ko ne obstaja individuum s takšnim 
opisom – potem zavrnemo ne samo Kantov identifikacijski argument, temveč 
spodkopljemo možnost ontološkega dokaza. Spomnimo, da je ontološki dokaz 
sklepal, da če pojem Boga vsebuje pojem biti, potem mora Bog obstajati (glej Barnes, 
1972). Ampak zgornja Kantovega identifikacijskega argumenta (Djukic, 1996; 
Forgie, 1975; Forgie, 2008) je dopustila rabo pojmov, ki (1) vsebujejo lastnost 
obstoja in ki (2) vendarle nimajo instanc v svetu. To idejo je obrnila proti Kantovemu 
identifikacijskemu argumentu, vendar z njo hkrati ogrozi ontološki dokaz: če res 
lahko uporabljamo pojme, ki kot lastnost vsebujejo bit, ne da bi se s tem (logično ali 
metafizično) zavezali k obstoju primerkov teh pojmov, potem ontološki dokaz 
izgubi vso svojo moč. Če lahko koherentno uporabljamo pojem »obstoječega 
Sherlocka Holmesa«, ne da bi se s tem zavezali k eksistenci njegovega primerka, 
potem je tudi mogoče koherentno govoriti o pojmu Boga, ki vključuje bit, ne da bi 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 193. 
 

 

nas takšen pojem zavezoval k sprejetju bivanja Božjega. Z drugimi besedami, pojem 
Boga, ki bi vključeval bit, ne bi povedal ničesar o vprašanju, ali Bog obstaja, podobno 
kot nam pojem »historično obstoječega Sherlocka Holmesa« ne pove ničesar o tem, 
ali je takšen individuum kadarkoli obstajal (a za drugačno analizo fiktivnih lastnih 
imen v kontekstu razprave o biti in realnem predikatu glej Kripke, 2013). Kot 
vidimo, specifična zavrnitev identifikacijskega argumenta, ki smo jo obravnavali 
tukaj, zavrne tako Kantov tezo, da je bit realni predikat, kot tudi predpostavko 
ontološkega argumenta, da bi iz vsebovanja lastnosti obstoja v pojmu Boga sledilo 
bivanje Božje. Ta kritika napade preveč: ne spodkoplje samo orožja, ki ga je Kant 
uporabil proti ontološkemu dokazu, pač pa tudi sam ontološki dokaz. 
 
Ta povratni udarec nam v vsakem primeru pokaže, da je diskusija o biti kot predikatu 
zapletenejša, kot se zdi na prvi pogled – in kot bi lahko presodili po skopo 
odmerjenih straneh, ki jih biti nameni Kant. 
 
6 Sklep: Zakaj Kantova teza potrebuje reductio argument? 
 
Kot smo videli, ima identifikacijski argument nekatere pomanjkljivosti. Toda ta 
argument vsaj poskuša doseči nekaj, česar prvi trije argumenti sploh ne nameravajo. 
Predstavi nam protidejstveni scenarij, ki (domnevno) pokaže, da bi v primeru, če bi 
bila bit predikat, morali sprejeti nekatere uničujoče posledice za našo pojmovno 
prakso (tj. zavrniti bi morali možnost identifikacije individuov v eksistenčno 
dinamičnih situacijah); preostali argumenti so kvečjemu zakrinkani opisi naše 
obstoječe pojmovne prakse. V krajšem sklepu bom premislil, zakaj Kantova teza 
potrebuje takšen reductio argument, tudi če mu v tej konkretni različici spodleti. 
 
Kantova teza o biti uživa precejšnje filozofsko strinjanje (vsaj v krogih, ki se ne 
poglabljajo v Kantove razloge zanjo). Teza po mojem mnenju dolguje svoj uspeh 
preprostemu razlogu: filozofi in filozofinje se s tezo, da bit ni lastnost, strinjamo že 
pred branjem Kritike čistega uma. Slutimo, da mora pridevnik »obstoječ« izražati nekaj 
bistveno drugačnega kot pridevnika »rdeč« ali »smrten«. »Smiselno in resnično je 
trditi, da bo moja prihodnja hiša boljša, če bo imela izolacijo, kot pa če je nima, 
vendar kaj bi lahko pomenilo trditi, da bo boljša, če bo obstajala, kot pa če ne bo 
obstajala?« (Malcolm, 1960: 43). Se pravi, zdi se, da obstaja med lastnostjo, kot je 
»imeti izolacijo«, in domnevno lastnostjo, kot je eksistenca, neka bistvena razlika. 
Ampak ko moramo, težko navedemo metafizične ali logične razloge za izjemnost 
biti. (»Če me kdo vpraša, kaj bit ni, odvrnem, da ni realni predikat; a ko me vprašajo, 



194 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

zakaj ni realni predikat, se znajdem v temi«, bi lahko parafrazirali Avguština). Kajti 
morda naš občutek, da eksistenca ni lastnost v običajnem smislu, izhaja zgolj iz 
jezikovne prakse. Pomislimo: v jezikovni praksi praviloma predpostavljamo, da 
stvari, o katerih govorimo, obstajajo – zato je navajanje obstoja kot lastnosti stvari 
običajno redundantno. Če med prednostmi svojega avtomobila poleg dobrih 
pospeškov in prostornosti navedem to, da ta avto obstaja, izrečem nekaj odvečnega, 
saj z govorjenjem o avtomobilu že predpostavljam (tako kot moji naslovniki), da ta 
avto obstaja. Trditev, da stvar, o kateri govorimo, eksistira, v večini govornih situacij 
nima informativne vrednosti, saj je naša pragmatična domneva ta, da referenti našega 
govora pač eksistirajo (cf. Engel, 1963: 31) . Kantova teza, da bit ni realni predikat 
ali da ne doda ničesar novega pojmu stvari, se nam morda zdi sprejemljiva zgolj 
zaradi te jezikovne prakse. Morda bi se nam zdela manj sprejemljiva, če v dnevnih 
govornih situacijah ne bi rutinsko privzemali obstoja stvari, na katere se nanaša naš 
govor. Vzemimo, da mesto prizadene potres, ki uniči velik del imetja prebivalcev. V 
takšni situaciji postanejo eksistenčne izjave (»Moj avto obstaja«; »Moja hiša je«) 
polnopomenske. Niso več redundantne, kot velja običajno. Zamislimo si človeka, ki 
trpi redne in prepričljive halucinacije. Zanj stavek »Ta miza obstaja« vsekakor pove 
nekaj informativnega. Stavek »Miza v moji kuhinji obstaja« doda pojmu »Miza v moji 
kuhinji« nekaj novega, saj zatrdi, da miza ni utvara. 
 
V takšnih jezikovnih situacijah bi postala teza »Bit ni lastnost« manj intuitivno 
sprejemljiva. V razmerah, kjer je pripisovanje obstoja stvari tako informativno kot 
pripisovanje drugih lastnosti, ne bi soglašali s tezo, da je obstoj bistveno drugačen 
od drugih lastnosti. Sumimo lahko torej, da se filozofi v splošnem strinjajo s 
Kantovo tezo o biti le zato, ker je eksistenca praviloma – zaradi supozicije eksistence 
reference stavkov v naravnih jezikih – pač neinformativna. Neinformativna ni nujno 
zaradi posebnih logičnih ali metafizičnih značilnosti eksistence, temveč zato, ker je 
obstoj stvari, ki jim pripisujemo lastnosti, pragmatična predpostavka večine 
govornih situacij. Prav zato mora biti Kantova teza več kot le gola zatrditev – 
potrebuje argumentacijo. Za tezo, da bit ni podobna drugim lastnostim, mora Kant 
navesti razloge, ki bi bili prepričljivi tudi za (hipotetičnega) govorca, ki ne more 
rutinsko predpostavljati, da stvari, o katerih govori, obstajajo (prepričljiv mora biti 
torej za govorca, ki ima eksistenco stvari praviloma za netrivialno informacijo). Tega 
ne dosežejo prvi trije argumenti; ta cilj pa vsaj poskuša doseči argument iz 
identifikacije. Argument iz identifikacije je reductio ad absurdum, ki nam pokaže logično 
nesprejemljive posledice, v katere nas naj bi pripeljala hipoteza, da je eksistenca 
lastnost. 



A. Kravanja: Kantovi argumenti za tezo »bit ni realni predikat« 195. 
 

 

Sklenimo torej, da je argument iz identifikacijske najmočnejša točka Kantove 
razprave o biti – in da diskusije, ki se osredotočajo na primerjalni argument (Hegel 
2010, Heidegger 1927), zgrešijo bistveno.  
 
 
Literatura 
 
Anselm (1996). Monologion and Proslogion. Indianapolis: Hackett. 
Barnes, J. (1972). The Ontological Argument. London: Palgrave Macmillan. 
Bencivenga, E. (1987). Kant's Copernican Revolution. Oxford: Oxford University Press. 
Berto, F. (2013). Existence as Real Property. The Ontology of Meinongianism. Dordrecht: Springer. 
Descartes, R. (1973). Meditacije. Ljubljana: Slovenska matica. 
Descartes, R. (2017). Objections to the Meditations and Descartes's Replies (ur. Bennett, J.). Dostopno na: 

https://www.earlymoderntexts.com/assets/pdfs/descartes1642.pdf  
Di Bella, S. (2010). »The Myth of the Complete Concept: Completness and Individuation in Kant and 

Leibniz«, V: Kant und die Philosophie in weltbürglicher Absicht, Berlin: De Gruyter, str. 309–322.  
Djukic, G. (1996). »Kant on Existence as a Property of Individuals«. History of Philosophical Quarterly 13 

(4), str. 469–481. 
Engel, M. S. (1963). »Kant's  ‚Refutation‘ of the Ontological Argument«. Philosophy and Phenomenological 

Research, 24 (1), str. 20–35. 
Forgie, J. W. (1975). »Kant and the Question ‚Is Existence a Predicate?‘. Canadian Journal of Philosophy, 

5 (4), str. 563–582. 
Forgie, J. W. (2008) . »How is the question ‚Is Existence a Predicate?‘ relevant to the ontological 

argument?«. International Journal for the Philosophy of Religion 64, str. 117–133.  
Hegel, G. W. F (2001). Znanost logike 1. Ljubljana: Društvo za teoretsko psihoanalizo. 
Heidegger, M. (1927). Die Grundprobleme der Phänomenologie. Frankfurt na Majni: Vittorio Klostermann. 
Hintikka, J. (1981). »Kant on Existence, Predication, and the Ontological Argument«. Dialectica, 35 

(1/2). 
Kant, I. (2010). »Edini možni argument za demonstracijo obstoja Boga«. V Kant, I. Predkritični spisi, 

Ljubljana: Založba ZRC. 
Kant, I. (2019). Kritika čistega uma. Ljubljana: Društvo za teoretsko psihoanalizo. 
Kobe, Z. (2011). »Kantova kritika ontološkega dokaza ali Kaj pomeni absolutno nujno«. Problemi, 49 

(7–8), str. 261–312. 
Kripke, S. (2013). Reference and Existence: The John Locke Lectures. Oxford: Oxford University Press.  
Lochhead, D. M. (1966). »Is Existence a Predicate in Anselm's Argument?«. Religious Studies, 2 (1), str. 

121–127. 
Malcolm, N (1960). »Anselm's Ontological Arguments«. Philosophical Review 69, str. 41–62. 
Marion, J.-L (1998). »Ali dokaz izhaja iz ontologije?«. Poligrafi: revija za religiologijo, mitologijo in filozofijo, 3 

(11/12), str. 15–50. 
Moreau, J. (1969). Le Dieu des philosophes, (Leibniz, Kant et nous). Pariz: Vrin. 
Morscher, E. (1974). »Ist Existenz ein Prädikat?«. Zeitschrift für philosophische Forschung, 28 (1), str. 120–

132.  
Peetz, V. (1982). »Is Existence a Predicate?«. Philosophy, 57, str. 395–401.  
Russell, B. (2010). The Philosophy of Logical Atomism. London: Routledge. 
Shaffer, J. (1962). "Existence, Predication, and the Ontological Argument'', Mind, 71, str. 307–325. 
Vilkko, R. in Hintikka, J. ( »Existence and Predication from Aristotle to Frege«. Philosophy and 

Phenomenological Research, 73 (2). 
Wittgenstein, L. (2014). Filozofske raziskave. Ljubljana: Krtina.  
 
 



196 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA.   
 

 

 
 
 
 




