ANALIZA

Let. 27, st. 1, str. 177-196, December 2023

Sprejeto
28.2.2023

Pregledano
28. 6. 2023

Izdano
22.12.2023

Kljuéne besede
Kant,
cksistenca,

bit,

predikat,
lastnost

ANG1ZA

KANTOVI ARGUMENTI ZA TEZO »BIT NI
REALNI PREDIKAT«

ATJOSA KRAVANJA

Unvierza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana, Slovenija
aljosa.kravanja@ff.uni-lj.si

DOPISNI AVTOR
aljosa.kravanja@ff.uni-lj.si

Izvle¢ek Kant je menil, da lahko s tezo »Bit ni realni predikat«
zavrne ontoloski dokaz za Bozje bivanje, kot sta ga historicno
razvila Anzelm in Descartes. Svojo tezo o biti je predstavil v
Edinem mognem argumentn in kasneje v Kritiki éistega uma. Toda ali
je podal jasne razloge zanjo? Clanek trdi, da lahko iz Kantove
zgo$cene obravnave izlu§¢imo §tiri argumente za tezo o biti:
opisni argument, argument iz popolnoma dolo¢enega pojma,
primerjalni argument in identifikacijski argument. Predstavljene
so prednosti in Sibkosti Kantovih argumentov (ki so vcasih
presenetljivo trivialne). Clanek trdi, da je cetrto sklepanie, ki
ima strukturo reductio argumentacije, najmocnejse, kljub temu,
da se klasi¢éne obravnave Kantove teze (Hegel, Heidegger,

Barnes, Hintikka) osredotoc¢ajo na druge argumente.

https://doi.org/10.18690/analiza.27.2.177-196.2023
CC-BY, besedilo © Kravanja, 2023 Y

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANALIZA

AN(XII ZA Vol. 27, no. 1, pp. 67-196, December 2023

KANT’S GROUNDS FOR THE “BEING IS NOT A
REAL PREDICATE” THESIS

Accepted
ALJOSA KRAVANJA 28.2.202
University of Ljubljana, Faculty of Arts, Ljubljana, Slovenija Revised
aljosa.kravanja@ff.uni-lj.si 28. 6. 2023
CORRESPONDING AUTHOR Published
aljosa.kravanja@ff.uni-lj.si 22 12. 2023
Abstract Influentially, Kant argued against the ontological
proof by suggesting that being is not a real predicate. He
developed the thesis in the Only Possible Argument and later in
Critigue of Pure Reason. But what are the reasons Kant gave for
the thesis on being? The paper claims that there are four
separate arguments embedded in Kant’s text: the descriptive
argument, the argument from the thoroughly determined
concept, the argument from comparison, and the identification
argument. The respective advantages and sometimes
surprisingly trivial flaws of the arguments are examined. The
paper argues that the fourth argument appears to be the
strongest one, even though the classic treatments of Kant’s Key‘g:z
thesis (Hegel, Heidegger, Barnes, Hintikka) concentrate on the exis;z:;,

first three.

predicate, property

https://doi.org/10.18690/analiza.27.2.177-196.2023

CC-BY, text © Kravanja, 2023

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or

University of Maribor Press format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 179

1 Uvod

V tem ¢lanku bom ovrednotil Kantove argumente za trditev, da bit ni realni predikat.
Kot je znano, Kant uporabi tezo »Bit ni realni predikat« za kritiko ontoloskega
dokaza. Ontoloski dokaz naj bi izpeljal eksistenco Boga iz pojma Boga. Taksen
dokaz tipi¢no poteka na naslednji nac¢in: pojem Boga vsebuje sleherno popolnost,
obstoj spada med popolnosti, torej Bog obstaja. Ampak bit ni realni predikat, pravi
Kant. Torej ni lastnost, primetljiva z drugimi lastnostmi (vsemogocen, popoln, bel,
nesmrten ipd.): zato je pojem ne more vsebovati na enak nacin, kot vsebuje druge
lastnosti. Iz pojma ali pojmovnih lastnosti ne moremo skociti na eksistenco, ki ni
pojmovna lastnost.! Torej je ontoloski dokaz neuspesen, saj temelji na zmotni

predpostavki, da je bit kot realni predikat lahko vsebovana v pojmu.

Kantova kritika ontoloskega dokaza je sporna. Sporna je na treh ravneh. (1) Prvic,
vprasljivo je, ali je Kantov opis ontoloskega dokaza histori¢no ustrezen. Vprasljivo
je torej, ali je argument za Bozje bivanje, ki ga najdemo pri sv. Anzelmu (1996) in
Descartesu (1973), resnicno skladen s Kantovim opisom tega argumenta (Lochhead,
1966; Marion, 1998). (2) Drugi¢, spotno je, ali Kantova teza, da bit ni realni predikat,
resnicno razveljavi mo¢ ontoloskega dokaza. Z drugimi besedami, tudi ¢e je Kantov
opis ontoloskega dokaza histori¢no ustrezen, morda njegova teza o biti sploh ni
relevantna za ta dokaz. (3) In tretji¢, Kantova kritika ontoloskega dokaza je sporna
zato, ker KKant morda ne poda prepricljivih razlogov za tezo, da bit ni realni predikat.
Tudi ¢e je njegov opis ontoloskega dokaza historicno primeren in tudi ¢e teza o biti
spodbije ta dokaz, so $e vedno dvomljivi argumenti za to tezo (Kobe, 2011: 280).
Torej, za tezo, da bit ni realni predikat, Kant potrebuje prepricljive in nekrozne
razloge; Sele ko priskrbi te razloge, lahko tezo o biti uporabi za kritiko ontoloskega

dokaza.

V pricujocem besedilu bom raziskal le tretjo raven kontroverze o biti kot realnem
predikatu. Trdil bom, da Kant poda vrsto razlogov za svojo tezo o biti in da je vsg/
potencialno uspesen le eden od njih. Ta moj sklep pusca ob strani kontroverzi (1) in

(2). Tudi ¢e Kant prepricljivo dokaze, da bit ni realni predikat, vendar to ne pomeni

'V tem clanku bom preskocil Kantovo lo¢nico med logi¢nimi in realnimi predikati. Domneval bom, da Kantova
teza o biti pomeni, da bit ni to, kar obi¢ajno Stejemo za lastnost, lahko pa je logi¢na lastnost v smislu, da v sodbah
vcasih nastopa na logi¢nem mestu, ki ga praviloma zasedajo lastnosti (za kompleksnej$o analizo razlike logi¢ni/realni
predikati glej npr. Engel, 1963). Poleg tega je moja domneva, da Kant ne locuje bistveno med izrazi eksistirati,
obstajati, biti (existieren, besteben, Sein) itd.



180 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA

nujno, da je ta teza relevantna za ontoloski dokaz (2) ali da je Kantov opis

ontoloskega dokaza historicno ustrezen (1).

Kantove razloge za tezo o biti lahko razdelimo na $tiri skupine argumentov: opisni
argument, argument iz popolnoma dolocenega pojma, argument iz primetjave in
argument iz identifikacije. Kant jih poda v Edinen mosnem argumentn za demonstracijo
obstoja Boga (Prvi razdelek, prvo razmiSljanje) in v Kritiki (istega  nma
(»Transcendentalna dialektika«, odsek »O nemoznosti ontoloskega dokaza bozjega
obstoja). V Kantovem prikazu ti argumenti niso jasno razloceni; bralka jih mora
izlus¢iti sama. Moja teza je, da prvi trije razlogi ne zados¢ajo za utemeljitev teze, da
bit ni realni predikat. Sele Cetrti razlog, torej argument iz identifikacije, bi lahko
zadoscal za podkrepitev teze o biti (a mu ne uspe nujno). V nadaljevanju bom lo¢eno

analiziral posamezne argumente.
2 Opisni argument

Prvi Kantov argument je opisen. Opisen je zato, ker ne navaja razlogov, zakaj bit ne
bi smela biti predikat, temve¢ kve¢jemu opise naso logi¢no in jezikovno rabo biti ter
na podlagi tega opisa sklene, da se bit razlikuje od obicajnih predikatov. Ta argument
torej ne pravi, da imamo dobre logicne ali metafizicne razloge za tezo, da bit ni
predikat; prej trdi, da bit g razumemo (in izrekamo) kot nekaj bistveno druga¢nega
od obicajnih lastnosti. Kant razmislja na naslednji na¢in. Vzemimo stavka »Bog je
vsemogocen« in »Bog je«. S prvim stavkom Bogu pripisem neko lastnost, z drugim
zatrdim njegovo eksistenco. Z obema stavkoma, pravi Kant, nekaj »postavljam«
(rsetze« v nemséini, wpositiox v latinséini). V prvem stavku (»Bog je vsemogocen)
postavim subjekt »Bog« v razmerje do predikata »vsemogocen«, kar pomeni, da k
pojmu »Bog« priklju¢im idejo vsemogocnosti. Boga in vsemogocnost kombiniram.
Bistveno za Kanta pa je, da tak§no kombiniranje ne implicira eksistence individua,
ki bi spadal pod pojem »vsemogocnega Boga«: resni¢no je tudi tedaj, ko Boga ni. To,
da je Bog vsemogocen, mora veljati tudi »v sodbi tistega, ki [BozZjega] obstoja ne
spozna« (Kant, 2010: 115). Receno v sodobni filozofski govorici: Bozja

vsemogocnost je pojmovna, in ne dejstvena resnica: je brez ontoloske implikacije.

Podporni argument za to trditev je, da lahko nekemu pojmu odrekamo obstoj samo
pod pogojem, da sploh vemo, kaksne znacilnosti vsebuje ta pojem (Djukic, 1996:
475). »Bog ne obstajax ne moremo trditi, ¢e ne vemo, kaksne so sploh lastnosti,

zbrane pod pojmom »Bog«. Kant se tukaj strinja z Anzelmom (torej avtorjem



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 181

ontoloskega dokazal), ki v Proslogionu pravi, da ima celo bedak, ki zanika obstoj Boga,
idejo Boga, saj drugace ne bi vedel, kaj je to, cemur odreka eksistenco (Anselm, 1996:
100). Zanimivo pa se Kant na tem mestu razhaja s Pierrom Gassendijem, ki je
spodbijal ontoloski argument (v njegovi kartezijanski verziji). Gassendi je, podobno
kot Kant, menil, da obstoj ni lastnost (Descartes, 2017: 132). Toda to izjemnost
obstoja je Gassendi dokazoval z argumentom, da vsako pripisovanje lastnosti
predpostavlja obstoj tega, ¢emur pripisujemo neko lastnost: potemtakem obstoj ni
lastnost, je sklepal Gassendi, temveC prej predpogoj pripisovanja lastnosti
(Descartes, 2017: 132; Forgie, 2008: 121). Gassendi je torej menil, da predikacija
implicira eksistenco (njegov primer: »Clovek je zival« predpostavlja »¢lovek je«). Za
Kanta pa je, nasprotno, povezovanje dveh pojmovnih elementov (pojma-subjekt in
pojma-predikat) lahko resni¢no tudi tedaj, ko ne obstaja individuum, ki ustreza tako
povezanima pojmoma; zanimivo je, da sta filozofa uporabila nasprotni izhodis¢i za
dokazovanja iste teze, tj. da eksistenca ni atribut (Forgie, 2008: 126). To razliko
spregleda npr. Jonathan Barnes, ki Kantovo tezo, da bit ni realni predikat,
interpretira kot (gassendijevsko) trditev, da vsaka predikacija lastnosti P predmetu
implicira zatrditev obstoja 2 (Barnes, 1972: 46).

Ce se vrnemo k analizi iz Edinega mosnega argumenta: na eni strani imamo torej
relativno postavljanje oziroma atribucijo; na drugi strani pa imamo eksistencni stavek
»Bog je«. Pri tem stavku gre prav tako za postavljanje, vendar za postavljanje
drugacne vrste (cf. Berto, 2013, 15). V tem primeru pojmu Boga ne dodajam kaksne
nove lastnosti, ne postavljam ga v razmerje s kaksnim drugim pojmom (s
predikatom, kot je vsemogoc¢nost). To, kar postavljam v eksisten¢ni sodbi, je prej
celota predikatov, ki jih razumem pod besedo »Bog«. Stavek »Bog je« ne doda pojmu
»Bog« nicesar, pac pa le zatrdi, da obstaja stvar, ki ji ustrezajo vse lastnosti, zbrane
pod pojmom »Bog«. In ker taksno postavljanje ni relacijsko, Kant pravi, da je

»absolutno«.

Imamo torej dve vrsti sodb, ki uporabljajo kopulo »je«. Prva vrsta sodb pripisuje
lastnosti oziroma postavlja relativno, druga pa zatrjuje eksistenco oziroma postavlja
absolutno. Kaj si Kant obeta od te analize? Menim, da Kant racuna na naslednji
premislek. Privzemimo, da je bit res lastnost oziroma realni predikat. To bi
pomenilo, da bi beseda »je« enkrat oznacevala vezni ¢len, s katerim pripisujemo
lastnosti (kot v sodbi »Bog je vsemogocen«), drugi¢ pa bi bila sama neka lastnost
(kot v sodbi »Bog je«). Ampak to se zdi absurdno. Zdi se absurdno meniti, da beseda

je«, s katero postavljamo v razmerje subjekt in predikat, postane v eksistenéni sodbi



182 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA

nek predikat. »Je«, s katerim dodajamo lastnosti, vendarle ne more biti sam neka

lastnost; operator atribucije ne more biti atribut.

Pomembno je obdrzati v mislih, da Kant tukaj ne trdi, da nas jezikovna blizina
eksistencnih sodb (»Bog je«) in predikativnih sodb (»Bog je vsemogocen«) zmotno
navaja k pomesanju teh tipov sodb (Hintikka, 1981: 128; Villko in Hintikka, 20006:
366). To stalisc¢e bosta kasneje zagovarjala Frege (Morscher, 1974: 128-30) in Russell
(Russell, 2010: 90), a ni del Kantovega argumenta. Nasprotno, Kant racuna na to, da
nam jezikovna blizina predikativnih sodb in eksistencnih sodb pomaga bolje
razumeti logicno distinkcijo med pripisovanjem predikatov in zatrjevanjem
eksistence. Ko pripisem predikat, sledi kopuli »je« neka lastnost, npr. vsemogocnost.
Ko zatrdim eksistenco, kopuli ne sledi ni¢. Torej v prvem primeru postavljam
relativno (Boga postavljam v relaciji do vsemogocnosti, ki sledi kopuli), v drugem
primeru pa postavljam absolutno, torej brez navezave na kaks$no doloceno lastnost
(saj kopuli ne sledi noben predikat). Kantova analiza tu zvesto odraza jezikovno rabo
in celo racuna na jezikovno blizino atribucije in zatrditve eksistence. Ker ju jezik
izraza z drugalno rabo iste besede, torej »je«, lahko Kant konceptualno opredeli
atribucije in zatrjevanje cksistence kot dva rag/itna nacina iste spoznavno-lingvisticne
operacije, torej »postavljanja«. Kantova analiza je torej pojmovni prevod jezikovne

razlike (vendar za zahtevnejso prezentacijo Kantove analize glej Engel, 1963: 27).

A to je samo ena, pozitivna plat Kantove analize. V opisnem argumentu, kot smo ga
predstavili do zdaj, Kant trdi, da v nasi jezikovno-logi¢ni rabi Zze uporabljamo
cksistenco na bistveno drugacen nacin kot lastnosti. Toda po drugi strani, opozarja
Kant, nas jezik vcasih zavaja v nasprotno stalis¢e, da je namre¢ obstoj lastnost in da
pti zatrjevanju eksistence kombiniramo dva pojma (namre¢ nek subjekt in predikat
»eksistenca«). K temu nas lahko zapeljejo izjave, kot je »Bog je neka obstojeca stvar.
Na prvi pogled se zdi, da ta stavek izraza sodbo tipa »S je P«, torej relativno
postavljanje. Toda po Kantu je taksna forma izjave zavajajoca. Pravilneje bi bilo, ¢e
bi izjavo preoblikovali v naslednjo formulo: »Nekaj eksistirajocega je Bog,« se pravi,
neki eksistirajoci reci pripadajo predikati, ki jih skupaj oznacujemo z izrazom Bog«
(Kant, 2010: 115).2 Ta izjava je primernejsa zato, ker da jasno vedeti, da »biti
eksistirajoca rec« ni lastnost, ki bi bila v naboru lastnosti, vsebovanih v pojmu Boga,

temveC je neka obstojeca re¢ prej nanasalnica, ki ji pripiSemo vse lastnosti pojma

2 Kantova resitev $e zaplete problem, saj je v izrazu »existierende Ding« oz. »eksistirajoca stvar« eksistenca rabljena na
atribucijski nacin, kot deleznik. To morda implicira, da je eksistenca Se vedno predikat — morda ne ve¢ predikat
Boga, pac pa predikat stvari, ki je Bog (Forgie, 1975, 130).



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 183

Bog. Reci, da Bog biva, ne pomeni, da je bivanje eden od predikatov Boga, pac pa
pomeni, da vsi predikati pojma Bog veljajo za neko bivajoco re¢ (Kant, 2010: 115).

Tukaj se pojavi problem. Ko Kant uvede razliko med relativnim in absolutnim
postavljanjem, se opira na obstojeco jezikovno-logi¢no rabo kopule. Toda druge
elemente obstojece jezikovne prakse — stavke, kot je »Bog je nekaj obstojecega« —
ima Kant za zavajajoe. Zavajajo¢i naj bi bili zato, ker zatrjevanje eksistence
prikazejo v obliki pripisovanja lastnosti. Po eni strani se Kant opira na obicajno
govorico; po drugi strani pa hoce govorico modificirati. Z analizo jezikovno-logi¢ne
rabe kopule se dokoplje do razlike med relativnim in absolutnim postavljanjem, nato
s to razliko popravlja druge elemente jezikovne prakse. Ti strategiji sta tezko
zdruzljivi. Ni jasno, zakaj lahko nek vidik nase jezikovne prakse vzamemo za logi¢no
normativnega, nato pa drug vidik jezikovne prakse popravljamo v skladu s to logi¢no
normo. Kantovo strategijo bi lahko obrnili. Zaceli bi lahko z analizo stavka »Bog je
neka obstojeca stvar« in zatrdili, da ta stavek pravilno izraza logi¢no vsebino zatrditve
cksistence — in da je eksistenca torej predikat — nato pa bi stavek »Bog je« brali kot
zavajajoco formulacijo, ki izpusca predikat »obstojec¢a re¢«. Ta interpretacija bi bila
skladna s slovnico, ki stavek »Bog je« obravnava kot nepopolnega (saj izpusca
povedkov prilastek). Ce je Kant menil, da je jezikovna distinkcija med dvema rabama
kopule normativna, atribucijska raba eksistence pa neskladna s to normo, je moral
razpolagati z nekim razumevanjem cksistence neodvisno od opisnega argumenta.
Moral je imeti pojmovno shemo, s katero je ze loceval med bitjo in drugimi
lastnostmi, ¢e je hotel zakoliciti pravilno jezikovno rabo biti. Zato opisni argument
ne deluje sam. Razumemo ga lahko le kot Kantovo pojasnitev, kako naj analiziramo
zatrjevanje eksistence po tem, ko Ze vemo, da bit ni realni predikat, in kako naj
skladno s tem razumevanjem prilagodimo svoj filozofski jezik. Opisni argument se

mora kombinirati z drugimi razlogi za Kantovo tezo o biti.3

3 Argument iz popolno dolo¢enega pojma

Za argument iz popolno dolocenega pojma je relevanten naslednji pasus iz Edinega

mognega argumenta:

Vzemite poljubni subjekt, denimo Julija Cezarja. Zberite o njem vse njegove

predikate, ki si jih lahko zamislite, vklju¢no s predikatoma c¢asa in prostora, pa

3 Hintikka trdi, da je ta opisni argument edina opora, ki jo ima Kant za tezo o biti: »Ce lahko Kantovo poanto

spremenim v tavtologijo: pravi le to, da predikativna raba glagola 'je' ni njegova eksistencialna raba« (l 981: 145)



184 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA

boste kmalu dojeli, da lahko z vsemi temi dolocili obstaja ali ne obstaja. Bitje,
ki je dalo obstoj temu svetu in temu junaku v njem, bi lahko spoznalo vse te
predikate brez ene same izjeme, vendar bi ga Se vedno obravnavalo zgolj kot

mozno re¢, ki brez njegovega sklepa ne obstaja. (Kant, 2010: 115)

Jedrni argument se glasi takole. Privzemimo pojem, ki je popolnoma dolocen. Za
vecino pojmov, ki jih uporabljamo, sicer velja, da niso doloceni v vseh pogledih. To
pomeni, da pojem »vrabec« v obicajni rabi ne vsebuje natan¢nih struktur
mitohondrijev v celicah vrabcev. Privzemimo pa neskonéno mocen intelekt (Boga
ali superracunalnik), ki lahko tvori popolnoma doloc¢ene pojme. Pojem, ki bi ga mislil
taksen intelekt, bi dolocal individue oziroma individua, ki potencialno spadajo pod
ta pojem, do najman;jsih potankosti (Di Bella, 2010). Bozji pojem vrabca bi dolocal
natan¢no strukturo mitohondrijev v vrabéevih celicah. Toda tudi v primeru povsem
doloc¢enega pojma lahko vidimo, da niti na pozitiven niti na negativen ne odgovarja
na vprasanje, ali obstajajo primerki tega pojma. Celo ¢e bi poznali vse lastnosti pojma
vrabca, bi bilo za nas zamisljivo oboje, da primerki vrabca bodisi obstajajo bodisi ne
obstajajo v svetu. Torej eksistenca ni eno od pojmovnih dolo¢il oziroma eden od
»realnih predikatov«. Argument lahko shematiziramo takole (prim. Kant, 2019: B
628/ A 600):

a. Privzemimo popolnoma doloc¢en pojem.
1z poznavanja vseh dolocil tega pojma ne moremo ugotoviti, ali ima ta
pojem v svetu primerke ali ne.

c. Torej bit ni dolocilo.

Argument je slab. Njegova (trivialna) napaka je, da eksplicitno privzame to, kar hoce
dokazati. Ko Kant v premisi # rece »zberite o njem vse njegove predikate«, ze
privzame, da med te »vse predikate« ne bomo uvrstili eksistence. In podobno, ko v
Kritiki &stega uma (2019: B 628/ A 600) ptivzame pojem z »vseskozno doloditvijok,
predpostavi, da v tej vseskozni dolocenosti ni obstoja. To pa ni dovoljeno. V diskusiji
o tem, ali je eksistenca realni predikat, sme Kant privzeti kve¢jemu pojem, ki bi bil
dolo¢en v vseh pogledih razen glede cksistence, pri ¢emer pa ta pogoj ne bi
prejudiciral vprasanja, ali sama eksistenca spada med pojmovna dolocila (oziroma
realne predikate). Ce pa ze v izhodis¢u privzame pojem, ki ima »zbrane vse
predikate«, med katerimi ni obstoja, je odve¢ dokazovati, da eksistenca ni predikat —

saj je to ze Kantova izhodis¢na podmena. Povedano na kratko, problem argumenta



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 185

je v tem, da v premisi @ Ze predpostavimo sklep ¢, saj obstoja oziroma neobstoja ne

uvrstimo med predikate popolnoma dolocenega pojma.

Toda Kanta bi lahko brali naklonjeno. Lahko bi rekli, da Kant tu noce podati
argumenta v obliki sklepanja. Morda bralko le poziva k miselnemu eksperimentu, ki
bi pokazal, da v nasi pojmovni praksi eksistence ¢ ne stejemo med realne predikate.
Vzemimo, da Kant polemizira s filozofinjo, ki verjame v veljavnost ontoloskega
dokaza. Kant bi ji rekel: eksistenca ni realni predikat. Kajti pomisli: ¢e ti predlagam,
da privzames popolnoma dolocen pojem, teciva popolnoma dolocen pojem Cezatja,
med dolocila tega pojma ne bo$ stela Cezarjeve eksistence oziroma neeksistence.
Toda problem tak$nega branja argumenta iz popolnoma dolocenega pojma je spet
ta, da teze »eksistenca ni realen predikat« ne zatrdi dovolj mocno, da bi lahko zavrnila
ontoloski dokaz. Kantova nasprotnica lahko odvrne: res je, da v obicajni pojmovni
praksi eksistence ne Stejemo med realne predikate. A to mi ne preprecuje, da
cksistence ne bi stela za taksen predikat pri dokazovanju Bozjega bivanja. Za govor
o Bozjem bivanju smemo pricakovati, da bo presegel obi¢ajno pojmovno prakso. V
taksni smeri poteka tudi Heglova kritika Kantove teze o biti (Hegel, 2001: 78-79).
Zato je Kantov argument iz popolnoma dolocenega pojma v najslabsem primeru
kriv petitio principii, v najboljsem pa (podobno kot opisni argument) pokaze samo, da
v obicajni pojmovni praksi eksistence ne uvrs¢amo med obicajne predikate — to tezo

pa lahko sprejme filozofinja, ki meni, da je eksistenca (v resnici) realni predikat.
4 Argument iz primerjave

Naslednji argument za tezo o biti je argument iz primerjave. Relevanten je poudarjen

stavek v naslednjem pasusu:

Ce sedaj vzamem subjekt (Boga) skupaj z vsemi njegovimi predikati (med
katere sodi tudi vsemogocnost) in recem Bog je ali Je neki Bog, tedaj pojmu
Boga ne dodam nobenega novega predikata, temvec le postavim subjekt sam
na sebi z vsemi njegovimi predikati, in sicer predmetv odnosu do mojega pojma.
Oba morata vsebovati natanko isto, in zato se pojmu, ki izraza zgolj moznost,
s tem, da mislim njegov predmet kot dan sploh [...] ne pridruzi ni¢ drugega.
In tako dejansko ne vsebuje ni¢ ve¢ kot zgolj mozno. Sto dejanskih tolarjev
ne vsebuje niti najmanj ve¢ kot sto moZnih. (Kant, 2019: B 627/ A 599).



186 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA

Argument iz primetjave pravi, da lahko ob primerjavi stotih dejanskih tolatjev s
stotimi moznimi tolatji vidimo, da sto dejanskih tolarjev ne vsebuje nicesar vec
(nobene dodatne znacilnosti, atributa, vecje intenzije) kakor sto moznih tolatjev.
Takoj je v redno opozoriti, da je primer zavajajocC. Tezo, da pojern dejanskib stotib tolarjey
ne vsebuje nic vel kakor pojem mognib stotih tolarjev, lahko namre¢ spontano razumemo
kot primerjavo med dvema koli¢inama tolarjev, in ne kot primerjavo med
intenzijama dveh pojmov (Forgie, 1975: 568). Ce jo razumemo v tem smislu, se zdi
Kantova ocena, da je vsebina stotth moznih tolatjev identicna vsebini stotih
dejanskih tolatjev, bolj samoumevna, kot je v resnici; torej moramo biti pazljivi, da
primerjavo med pojmom moznih in pojmom dejanskih stotih tolarjev razumemo
kot primerjavo med intenzijo (lastnostmi, zbranih v dveh pojmih), in ne kot
primerjavo med koliino tolarjev. Prav tako je vredno upostevati, da Kant v tej
primerjavi ne vidi zaklju¢enega argumenta, temve¢ jo ima prej za sklep neke druge
argumentacije (»Zzko dejansko ne vsebuje ni¢ ve¢ kot zgolj mozno«; »oba morata
vsebovati natanko isto«). Toda v literaturi (Hegel, 2001: 78; Heidegger, 1927: 50;
Barnes, 1972: 50) se primerjavo med moznimi in dejanskimi tolatji pogosto razume
kot samostojen in véasih celo edini razlog za tezo o biti, zato jo bom tudi v tem

clanku obravnaval posebe;.
Argument se v razvitejsi obliki glasi:

a. Predstava moznega x ne vsebuje ni¢ manj lastnosti kot predstava
dejanskega x.

b. Dejanski x obstaja, mozni x ne obstaja.
Ce »x obstaja« interpretiramo kot »predstava dejanskega x ima lastnost
obstoja«, dopustimo, da ima predstava dejanskega x eno lastnost, ki je
predstava moznega x nima, kar pa je v nasprotju s prvo premiso.

d. Torej »x obstaja« ne pripiSe x nobene lastnosti.

Argument se zdi dober. Toda premisa (a) je sporna, saj se primetjava, h kateri nas
poziva Kant, zdi nejasna. Kako naj primerjamo predstavo moznih tolarjev in
dejanske tolarje? Poziv, naj si zamislimo moznost necesa, je pstholosko nejasen in
kontaminiran z nelogi¢nimi, domisljijskimi dejavniki (Djukic, 1996: 476-7; Shaffer,
1962: 317; Wittgenstein, 2014: 88). Opazimo lahko, da si po Kantu » miskih
predstavljamo oboje, tako mozne tolarje kot dane tolarje (glej naslednjo
konstrukcijo: »pojmu, ki izraza zgolj moznost, s tem, da mislim njegov predmet kot

dan sploh, [ne dodam nicesar|«). Ampak ce si oboje, tako mozne kot dane tolarje,



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 187

predstavljam v mislih, potem bodo imeli oboji enako vsebino, saj so oboji misljeni
tolatji, in ne tolatji, kolikor bi obstajali dejansko v stvarnosti. Do resni¢ne vsebinske
med moznimi in dejanskimi tolarji bi prisli le, ¢e bi primerjali dejanske tolatje (torej
tolarje ali evre, ki jih imam res v denarnici) s pojmom moznosti tak§ne vsote. Ampak
taksna primerjava se zdi absurdna. Ali si naj zamislimo tolarje, ki so v resnici tukaj
na mizi, nato pa jih v mislih primerjamo z bolj sen¢nimi ali zabrisanimi tolarji, ki naj
bi upodabljali njihovo moznost? Zato moramo Kantov miselni poskus resiti

psihologije. Ne smemo ga interpretirati kot poziv k dejanski mentalni primerjavi.

Drugi problem premise « je, da pojmi v Kantovi epistemologiji na¢eloma vsebujejo
many lastnosti kot njihovi ustrezni zori. Pojem je po Kantu abstrakten, kar pomeni,
da odmislja nekatere lastnosti predmetov, ki spadajo pod njega. In nasprotno,
predmeti so »zmerom bogatejsi (v lastnostih) kot katerikoli pojmovni opis, ki ga
lahko podamo o teh predmetih.« Kot pravi Kant: »Vsak pgjer je z ozirom na to, kar
v njem samem ni vsebovano, nedolocen [...] vsaka re¢ pa po svojih moznostih stoji
$e pod nacelom sseskozne dolocitve« (Kant, 2019: B 600 / A 572). Ce upostevamo te
omejitve, se prva premisa zdi neresni¢na, saj pojem moznega x vsebuje manj kot zor

ali predstava dejanskega x (Bencivenga, 1987: 104).

Zato moramo prvo premiso popraviti v naslednjo obliko:
a'.  Vsako lastnost, ki jo je mogoce pripisati dejanskemu x, je mogoce

pripisati tudi moznemu x.

Se pravi, ¢e je dejanskim tolarjem mogoce pripisati lastnosti, kot so kvaliteta zlitine,
obrabljenost ali nepravilnost v izdelavi, potem je isto lastnost mogoce pripisati tudi
moznim tolarjem. StroZje se formulacija glasi takole: Ce je resni¢na sodba »obstaja
individunm, ki je T in Y«, potem bi bila, ¢e ta individuum ne bi obstajal, resni¢na tudi
sodba wmosgen je individuum, ki je T in Y«, pri ¢emer T pomeni »biti tolar«, »Y« pa
katerokoli poljubno lastnost. Tako izrazimo intuicijo, da ni nobene lastnosti, ki je
naceloma ne bi mogli pripisati moznemu individuu, pod pogojem, da lahko to
lastnost pripiSemo tudi temu individuu, kolikor dejansko obstaja. Formulacija
premise ' pa ima pred prej$njo verzijo to prednost, da nas ne zavezuje k psiholosko
nejasnemu postopku primerjave (ali k privzetju spornih elementov Kantove

epistemologije, kot sta zor ali popolnoma dolocen pojem).



188 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA

V popravljeni razli¢ici bi se argument iz primerjave torej glasil:
a'.  Vsako lastnost, ki jo je mogoce pripisati dejanskemu x, mora biti
mogoce pripisati tudi moznemu x.
b'.  Dejanski x obstaja, mozni x ne obstaja.
. Cerx obstaja« interpretiramo kot »x ima lastnost obstoja,
dopustimo, da moznemu x ne moremo pripisati vsaj ene lastnosti, kar
pa je v nasprotju s prvo premiso.

d'.  Torej obstoj ni lastnost.

To je prepricljivej$a formulacija argumenta iz primerjave. Ce je neko lastnost mogoce
pripisati dejanskemu predmetu, potem jo je mogoce pripisati tudi moznemu
predmetu: toda ker obstojeci predmet obstaja, mozni pa ne, obstoj torej (z ozirom

na prvo premiso) ne more biti lastnost.

Prvo premiso pa je mogoce napasti na novi tocki. Kantu bi lahko zdaj odgovorili, da
ni podal razlogov, zakaj bi vsako lastnost, ki jo ima dejanski predmet, #oralo biti
mogoce pripisati tudi predmetu, kolikor je mozen. Morda je izjema tega principa
prav obstoj. Se pravi, morda je obstoj pac lastnost, ki je naceloma ne more imeti
predmet, kolikor je zgolj mozen, ima pa jo ta predmet, kolikor je dejanski. V tem
primeru bi bila obstoj edina lastnost, ki je ne bi bilo mogoce pripisati moznemu
predmetu, kar pa ne bi pomenilo, da 7 lastnost — je zgolj izjemna lastnost. Zato
potrebuje premisa ' dodatno utemeljitev. Kant mora razloziti, zakaj ne sme biti
cksistenca (ali sploh katerakoli lastnost) taksna, da jo je mogoce pripisati zgolj
dejanskemu predmetu 4, ne pa tudi moznemu predmetu a. Sele ta premislek lahko

utemelji argument iz primerjave.

To vlogo pa izpolni argument iz identifikacije, ki ga obravnavam v naslednjem

razdelku.
5 Argument iz identifikacije

Argument iz identifikacije sledi v Kriziki ¢istega nma neposredno po navedem mestu z

argumentom iz primerjave. Relevantno je naslednje mesto:

Kajti ker mozni tolarji pomenijo pojem, dejanski pa predmet in njegovo

pozicijo samo na sebi, bi v primeru, ko bi predmet vseboval ve¢ kot pojem,



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 189

moj pojem ne vseboval celotnega predmeta, in torej tudi ne bi bil ustrezen
pojem tega predmeta. (Kant, 2019: B627/ A 599)

Jedrni argument dobro povzame Joseph Moreau:

Ce bi v trikotniku, narisanem na tablo, bilo nekaj ve¢ kakor v trikotniku, ki si
ga zamislimo v razumu, potem ta pojem trikotnika ne bi bil adekvaten
narisanemu trikotniku. (1969: 30)

Argument, ki ga Kant izrazi v izjemno zgosceni obliki, bom zdaj rekonstruiral v
terminih, ki niso kantovski. Pri tem bom rutinsko in brez posebne diskusije popravil
nekatere Sibkosti, ob katerih se interpreti obicajno zadrzujejo (Djukic 1996; Forgie
1975).

Pomislimo na naslednje situacije: pricakovanje otroka; nacrtovanje stavbe; zaris
trikotnika na tablo; ¢akanje na rast drevesa iz semena; pisanje knjige; Bozje stvarjenje
Julija Cezarja. Te situacije bom imenoval ecksistenéno dinamicne situacije.
Eksistencno dinamic¢ne so zato, ker vkljucujejo predmet ali individua s
spremenljivim eksistenénim statusom. Pricakovanega otroka Se ni, vendar bo;
nacrtovana stavba je potencialna, a jo bomo najbrz postavili; trikotnik je sprva zgolj
v nasem duhu, nato pa ga zariSemo na tablo; Julij Cezar je v duhu Boga, nato ga Bog
ustvari. Klju¢no za eksistenc¢no dinamic¢ne situacije pa je, da lahko v njih govorimo
prav o tistem individuumu ali predmetu, ki bo obstajal. Ko se pogovarjamo o
pricakovanem otroku, govorimo o otroku, ki se bo rodil. Ko matematik v umu snuje
trikotnik, razmislja prav o tistem trikotniku, ki ga bo narisal na tablo (razen ¢e se bo
pri zarisu zmotil: takrat bo rekel, da to ni tisti trikotnik, ki ga je hotel narisati).
Individue s spremenljivim cksistencnim statusom lahko torej identificiramo.
Potencialni, na¢rtovani, morebitni, rastoci in nastajajoci individui $e ne obstajajo, a
jih lahko identificiramo kot prav tiste, ki bodo enkrat tukaj. Pricakovanje otroka se
nanasa na individua, ki $e ne obstaja, vendar je pricakovanje prav tistega otroka, ki
se bo rodil (in ne pricakovanje kateregakoli cloveskega bitja, ki bo ustrezal opisu »biti
otrok te in te matere, ki je v tem in tem ¢asu noseca«). In podobno: Julij Cezar, ki ga
ima v umu Bog pred stvarjenjem, je prav tisti Julij Cezar, ki bo kasneje obstajal, in

ne katerikoli ¢lovek, ki bo ustrezal opisu »prvi rimski imperator«.



190 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA

Za eksistencno dinamicne situacije sta torej bistveni dve potezi. Prvi¢, vkljucujejo
dve fazi: v prvi fazi popolnemu opisu P ne ustreza noben individuum, v drugi fazi
pa zacne obstajati individuum a, ki ustreza P. Drugic: v obeh fazah uporabljamo
oznake (lastna imena; samostalniSke konstrukcije s kazalnim zaimki), ki enoznacno
identificirajo individua a. Primer z zarisanim trikotnikom je eksistencno dinamicna
situacija zato, ker (1) vkljucuje dve fazi: fazo, v kateri ni individua, ki bi ustrezal
pojmu »trikotnik na tabli«, in fazo, v kateri obstaja individuum a, ki ustreza pojmu
»trikotnik na tablic; in ker (2) lahko matematik v obeh fazah — torej tudi vnaprej —
identificira a. In podobno: primer z Julijem Cezatjem je eksistenéno dinamicna
situacija. Pred stvatrjenjem ni individua, ki bi ustrezal Bozji ideji o Juliju Cezatju; po
stvarjenju takSen individuum obstaja. Vendar ko Bog pred stvarjenjem razmislja o

Juliju Cezatju, ima v umu prav tistega individua, ki ga bo kasneje ustvaril.

Z.daj pa vzemimo, da bi bila eksistenca lastnost. Ce bi bila eksistenca lastnost — tako
se glasi Kantov identifikacijski argument — potem bi bile eksistenéno dinamicne
situacije nemogoce, pojmovni absurd. Zakaj? Vzemimo primer z zarisom trikotnika.
Ce sta neobstoj in obstoj lastnosti, potem mora izraz »naértovani trikotnike
vkljucevati lastnost neobstoja. »Biti na¢rtovan« implicira »Se ne obstajati, torej mora
neobstoj — ¢e je res lastnost — pripadati naértovanim predmetom kot lastnost. Ce
nacrtujem zaris trikotnika, potem vem, da ta trikotnik trenutno ne obstaja. Podobno
velja za pojme, ko so pricakovani otrok, drevo, ki Se ni vzklilo, in Julij Cezar, kolikor
je v Bozjem umu. Problem pa je naslednji: trikotnik, ki ga matematik nato zarise na
tablo, nima lastnosti neobstoja. Nasprotno: po hipotezi, da je eksistenca lastnost,
ima zarisani trikotnik lastnost obstoja. Toda to pomeni, da v vsaj eni lastnosti,
namre¢ eksistenci, zarisani trikotnik ne more ustrezati ideji, ki jo je imel matematik
o nacrtovanem trikotniku pred zarisom. Matematik je imel v mislih trikotnik, ki se
ne obstaja, zarisani trikotnik pa je obstoje¢. Ce bi bila eksistenca in neeksistenca
predikata, bi moral matematik ob pogledu na narisani trikotnik torej reci: “Nisem
imel v mislih taksnega trikotnika, tisti, o katerem sem razmisljal jaz, je bil drugacen,
kajti ni obstajal” (prim. Moreau, 1969: 30). In podobno: rojeni otrok bi se od
pricakovanega otroka vedno razlikoval najmanj po eni lastnosti, namre¢ po tem, da
obstaja. Niti Bog ne bi mogel ustvariti Julija Cezarja, ki bi ustrezal pojmu Cezatja
pred stvarjenjem: kajti pred stvarjenjem je imel Julij Cezar lastnost neobstoja,
ustvarjeni Julij Cezar pa lastnost eksistence. Skuhana jed bi se vedno razlikovala od
recepta po tem, da obstaja; iz Zeloda ne bi nikoli zrasel to¢no tisti hrast, ki je bil v
njem prisoten v zasnutku; aktualne stvari ne bi mogle biti ravno tiste stvari, ki so bile

prej potencialne. Na kratko: v eksistenéno dinamicnih situacijah ne bi ve¢ mogli



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 191

identificirati individuov s spremenljivim eksistencnim statusom. To je nesprejemljiv
sklep, v katerega bi nas po Kantu pripeljalo stalis¢e, da sta obstoj (in neobstoj)

lastnosti.

Zdaj je jasno, v ¢em je resni¢na ost primera tolatjev iz primerjalnega argumenta. Ce
bi obstajala kaksna lastnost, ki bi jo lahko pripisali samo dejanskim tolarjem, ne pa
tudi moznim tolarjem, potem dejanski tolarji ne bi mogli nikoli biti tisti tolatji, ki so
bili pred udejanjenjem le mozni (Berto, 2013: 15; Forgie, 1975: 565). Ko Kant pravi,
da imata pojem moznega in pojem dejanskega isto vsebino, ne zatrdi le preproste
intuicije. Kant postavi mocnejsi argument, da bi vsaka krsitev tega nacela vodila v
logi¢no nesprejemljive posledice, namre¢ v prekinitev identifikacije v eksisten¢no
dinamic¢nih situacijah: v situacijah pricakovanja, nacrtovanja, obetov, strahu ali

proizvajanja. Zavrnitev taksne konsekvence je jedro argumenta iz identifikacije.

Argument iz identifikacije je prav tako vir kontroverz (Djukic, 1996; Forgie, 1975:
571; Forgie, 2008: 126). Te kontroverze Kantu praviloma ocitajo, da ni nobenega
razloga, da pojem moznih stotih tolarjev ne bi vseboval lastnosti biti. Ce je mogoce,
da bi obstajalo sto tolatjev, in ¢e je obstoj ena od pojmovnih lastnosti, potem bi
moral pojem stotih moznih tolarjev vsebovati tudi lastnost biti. To, da nek pojem
vsebuje bit (pod predpostavko, da je bit res pojmovna lastnost), $e ne pomeni, da
primerki tega pojma Ze s tem obstajajo in da gre torej za dejanske tolarje. Ne: pomeni
kvecjemu to, da jih bomo mdr. prepoznali po lastnosti obstoja. Ponazorimo to idejo
s primerom fiktivnih bitij. Bralci Doylove setije se pogosto vprasajo: »Ali je kadarkoli
bil dejansko obstojeci Sherlock Holmes?« To vprasanje je povsem smiselno, na njem
ni nicesar protislovnega. Z njim se vprasamo, ali je kadarkoli obstajal individuum, za
katerega bi veljale bistvene lastnosti, ki jih Sherlocku Holmesu pripisejo Doylovi

romani, poleg tega pa bi imel ta posameznik Se lastnost obstoja.

Kriticna pa je zdaj naslednja tocka: pojem »obstoje¢ega Sherlocka Holmesa« je
koherenten tudi v svetu, v katerem ni posameznika, ki bi ustrezal temu pojmu. Pojem
»obstojeci Sherlock Holmes« nikakor ne implicira, da mora Sherlock Holmes nujno
obstajati. Torej (pod predpostavko, da bit je lastnost) prav tako ni nujno, da pojem
moznih tolatjev ne wsebuje lastnosti biti. Nobene logi¢ne in metafizi¢ne
nekoherentnosti ni na ideji, da med lastnosti, ki jih vsebujejo mozni tolarji, vkljucimo
tudi obstoj; $e vedno je mozno, da teh tolarjev ni, kar pac velja tedaj, ko ni nobenega
individua, ki bi ustrezal lastnostim, zajetim s pojmom moznih tolarjev (vklju¢no z

bitjo). In podobno, ¢e se vrnemo k primerom, ki smo jih uporabili pri opisu



192 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA

eksistencno dinamiénih = situacij: ko govorimo o »pricakovanem otrokug,
»potencialnem hrastu« ali »nacrtovanem trikotniku, ni nobenega protislovja na tem,
da opis teh individuov ze vsebuje lastnost biti. Ko pricakujemo otroka, ga
pricakujemo kot nosilca stevilnih lastnosti (npr. biti novorojencek), med temi
lastnosti pa je tudi lastnost biti. Pojmi ali opisi, ki jih uporabljamo, lahko brez
logi¢nih ali metafizicnih tezav vsebujejo lastnost biti, tudi v primeru, ko individuov,
ki ustrezajo temu pojmu, (S¢) ni. Napaka identifikacijskega argumenta je v domnevi,
da bi morali v fazi, ko a-ja $e ni, za govor o prihodnjem a-ju uporabljati pojem
oziroma opis, ki bi vseboval lastnost neobstoja, v fazi, ko @ obstaja, pa bi morali nato
uporabljati nek drug pojem ali opis, ki bi vkljuceval lastnost obstoja. Samo pod tem
pogojem lahko nastopi problem, ki smo ga orisali zgoraj; tj. samo v tem primeru
lahko imamo tezave z opisovanjem in identifikacijo individuov, ki jih $e ni in za
katere naj bi v prihodnosti uporabljali drugacen pojem/opis kot v sedanjosti, ko jih
ni. Vendar ne: v obeh fazah bi lahko uporabljali pojem ali opis, ki bi vkljuceval
lastnost obstoja, tudi v fazi, ko a-ja Se ni. Dejstvo, da a-ja trenutno ni, nam ne nalaga,
da moramo v pojem o prihodnjem ali morebitnem a-ju, ki ga imamo trenutno,
vkljuciti neobstoj. Torej je zadrega z identifikacijo ali adekvacijo, ki jo izpostavi Kant,
lazna; temelji na doktrini »izomorfizma« (Forgie, 1975: 571), torej prepricanja, da

mora pojem neke stvari v fazi, ko te stvari ni, vkljucevati predikat neobstoja.

Ta kritika identifikacijskega argumenta se zdi prepricljiva. Vendar ima tudi sama
neko odlocilno pomanjkljivost: dokaze vec¢, kot je nameravala. Kajti ¢e Kantu
oporekamo, ¢e$ da lahko pojem moznih tolarjev vsebuje lastnost biti tudi tedaj, ko
se nanasa na tolarje, ki so zgolj mozni — podobno kot lahko pojem obstojec¢ega
Sherlocka Holmesa vsebuje bit tudi v primeru, ko ne obstaja individuum s tak$nim
opisom — potem zavrnemo ne samo Kantov identifikacijski argument, temvec
spodkoplijemo moznost ontoloskega dokaza. Spomnimo, da je ontoloski dokaz
sklepal, da ¢e pojem Boga vsebuje pojem biti, potem mora Bog obstajati (glej Barnes,
1972). Ampak zgornja Kantovega identifikacijskega argumenta (Djukic, 1996;
Forgie, 1975; Forgie, 2008) je dopustila rabo pojmov, ki (1) vsebujejo lastnost
obstoja in ki (2) vendarle nimajo instanc v svetu. To idejo je obrnila prot/ Kantovemu
identifikacijskemu argumentu, vendar z njo hkrati ogrozi ontoloski dokaz: ce res
lahko uporabljamo pojme, ki kot lastnost vsebujejo bit, ne da bi se s tem (logi¢no ali
metafizi¢no) zavezali k obstoju primerkov teh pojmov, potem ontoloski dokaz
izgubi vso svojo mo¢. Ce lahko koherentno uporabliamo pojem »obstojec¢ega
Sherlocka Holmesa«, ne da bi se s tem zavezali k eksistenci njegovega primerka,

potem je tudi mogoce koherentno govoriti o pojmu Boga, ki vkljucuje bit, ne da bi



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 193

nas taksen pojem zavezoval k sprejetju bivanja Bozjega. Z drugimi besedami, pojem
Boga, ki bi vkljuéeval bit, ne bi povedal nicesar o vprasanju, ali Bog obstaja, podobno
kot nam pojem »historicno obstojecega Sherlocka Holmesa« ne pove nicesar o tem,
ali je taksen individuum kadarkoli obstajal (a za drugacno analizo fiktivnih lastnih
imen v kontekstu razprave o biti in realnem predikatu glej Kripke, 2013). Kot
vidimo, specificna zavrnitev identifikacijskega argumenta, ki smo jo obravnavali
tukaj, zavrne tako Kantov tezo, da je bit realni predikat, kot tudi predpostavko
ontoloskega argumenta, da bi iz vsebovanja lastnosti obstoja v pojmu Boga sledilo
bivanje Bozje. Ta kritika napade prevec: ne spodkoplje samo orozja, ki ga je Kant

uporabil proti ontoloskemu dokazu, pa¢ pa tudi sam ontoloski dokaz.

Ta povratni udarec nam v vsakem primeru pokaze, da je diskusija o biti kot predikatu
zapletenejsa, kot se zdi na prvi pogled — in kot bi lahko presodili po skopo

odmerjenih straneh, ki jih biti nameni Kant.
6 Sklep: Zakaj Kantova teza potrebuje reductio argument?

Kot smo videli, ima identifikacijski argument nekatere pomanjkljivosti. Toda ta
argument vsaj poskusa doseci nekaj, Cesar prvi trije argumenti sploh ne nameravajo.
Predstavi nam protidejstveni scenarij, ki (domnevno) pokaze, da bi v primeru, ¢e bi
bila bit predikat, morali sprejeti nekatere unicujoce posledice za naso pojmovno
prakso (tj. zavrniti bi morali moznost identifikacije individuov v eksistencno
dinamic¢nih situacijah); preostali argumenti so kvedjemu zakrinkani opisi nase
obstojece pojmovne prakse. V krajsem sklepu bom premislil, zakaj Kantova teza

potrebuje takSen reductio argument, tudi ¢e mu v tej konkretni razlicici spodleti.

Kantova teza o biti uziva precejsnje filozofsko strinjanje (vsaj v krogih, ki se ne
poglabljajo v Kantove razloge zanjo). Teza po mojem mnenju dolguje svoj uspeh
preprostemu razlogu: filozofi in filozofinje se s tezo, da bit ni lastnost, strinjamo ze
pred branjem Kritike cistega uma. Slutimo, da mora pridevnik »obstojec« izrazati nekaj
bistveno druga¢nega kot pridevnika »rdec« ali »smrten«. »Smiselno in resni¢no je
trditi, da bo moja prihodnja hisa boljsa, ¢e bo imela izolacijo, kot pa ce je nima,
vendar kaj bi lahko pomenilo trditi, da bo boljsa, ¢e bo obstajala, kot pa ¢e ne bo
obstajala?« (Malcolm, 1960: 43). Se pravi, zdi se, da obstaja med lastnostjo, kot je
»imeti izolacijo«, in domnevno lastnostjo, kot je eksistenca, neka bistvena razlika.
Ampak ko moramo, tezko navedemo metafizicne ali logi¢ne razloge za izjemnost

biti. (»Ce me kdo vprasa, kaj bit ni, odvrnem, da ni realni predikat; a ko me vprasajo,



194 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA

zakaj ni realni predikat, se znajdem v temi«, bi lahko parafrazirali Avgustina). Kajti
morda nas obcutek, da eksistenca ni lastnost v obicajnem smislu, izhaja zgolj iz
jezikovne prakse. Pomislimo: v jezikovni praksi praviloma predpostavljamo, da
stvari, o katerih govorimo, obstajajo — zato je navajanje obstoja kot lastnosti stvari
obi¢ajno redundantno. Ce med prednostmi svojega avtomobila poleg dobtih
pospeskov in prostornosti navedem to, da ta avto obstaja, izrecem nekaj odvecnega,
saj z govotjenjem o avtomobilu ze predpostavljam (tako kot moji naslovniki), da ta
avto obstaja. Trditev, da stvar, o kateri govorimo, eksistira, v vecini govornih situacij
nima informativne vrednosti, saj je nasa pragmati¢na domneva ta, da referenti nasega
govora pac eksistirajo (cf. Engel, 1963: 31) . Kantova teza, da bit ni realni predikat
ali da ne doda nicesar novega pojmu stvari, se nam morda zdi sprejemljiva zgolj
zaradi te jezikovne prakse. Morda bi se nam zdela manj sprejemljiva, ¢e v dnevnih
govornih situacijah ne bi rutinsko privzemali obstoja stvari, na katere se nanasa nas
govor. Vzemimo, da mesto prizadene potres, ki unici velik del imetja prebivalcev. V
taks$ni situaciji postanejo eksistencne izjave (»Moj avto obstaja«; »Moja hisa je«)
polnopomenske. Niso ve¢ redundantne, kot velja obi¢ajno. Zamislimo si cloveka, ki
trpi redne in prepricljive halucinacije. Zanj stavek »Ta miza obstaja« vsekakor pove
nekaj informativnega. Stavek »Miza v moji kuhinji obstaja« doda pojmu »Miza v moji

kuhinji« nekaj novega, saj zatrdi, da miza ni utvara.

V taks$nih jezikovnih situacijah bi postala teza »Bit ni lastnost« manj intuitivho
sprejemljiva. V razmerah, kjer je pripisovanje obstoja stvari tako informativno kot
pripisovanje drugih lastnosti, ne bi soglasali s tezo, da je obstoj bistveno drugacen
od drugih lastnosti. Sumimo lahko torej, da se filozofi v splosnem strinjajo s
Kantovo tezo o biti le zato, ker je eksistenca praviloma — zaradi supozicije eksistence
reference stavkov v naravnih jezikih — pa¢ neinformativna. Neinformativna ni nujno
zaradi posebnih logi¢nih ali metafizi¢nih znacilnosti eksistence, temvec zato, ker je
obstoj stvari, ki jim pripisujemo lastnosti, pragmati¢na predpostavka vecine
govornih situacij. Prav zato mora biti Kantova teza ve¢ kot le gola zatrditev —
potrebuje argumentacijo. Za tezo, da bit ni podobna drugim lastnostim, mora Kant
navesti razloge, ki bi bili prepricljivi tudi za (hipoteticnega) govorca, ki ne more
rutinsko predpostavljati, da stvari, o katerih govori, obstajajo (prepricljiv mora biti
torej za govorca, ki ima eksistenco stvari praviloma za netrivialno informacijo). Tega
ne dosezejo prvi trije argument; ta cilj pa wsa/ poskusa doseCi argument iz
identifikacije. Argument iz identifikacije je reductio ad absurdum, ki nam pokaze logi¢no
nesprejemljive posledice, v katere nas naj bi pripeljala hipoteza, da je eksistenca

lastnost.



A. Kravanja: Kantovi argumenti 3a tezo »bit ni realni predikat« 195

Sklenimo torej, da je argument iz identifikacijske najmocnejsa tocka Kantove
razprave o biti — in da diskusije, ki se ostedotocajo na primerjalni argument (Hegel

2010, Heidegger 1927), zgresijo bistveno.

Literatura

Anselm (1996). Monologion and Proslogion. Indianapolis: Hackett.

Barnes, J. (1972). The Ontological Argument. London: Palgrave Macmillan.

Bencivenga, E. (1987). Kant's Copernican Revolution. Oxford: Oxford University Press.

Berto, F. (2013). Existence as Real Property. The Ontology of Meinongianism. Dordrecht: Springer.

Descartes, R. (1973). Meditacije. Ljubljana: Slovenska matica.

Descartes, R. (2017). Objections to the Meditations and Descartes's Replies (ur. Bennett, J.). Dostopno na:
https:/ /www.catlymoderntexts.com/assets/ pdfs/descartes1642.pdf

Di Bella, S. (2010). »The Myth of the Complete Concept: Completness and Individuation in Kant and
Leibniz«, V: Kant und die Philosophie in weltbiirglicher Absicht, Berlin: De Gruyter, str. 309-322.

Djukic, G. (1996). »Kant on Existence as a Property of Individuals«. History of Philosgphical Qnarterly 13
(4), str. 469-481.

Engel, M. S. (1963). »Kant's ,Refutation® of the Ontological Argument«. Philosgphy and Phenomenological
Research, 24 (1), str. 20-35.

Forgie, J. W. (1975). »Kant and the Question ,Is Existence a Predicate?’. Canadian Journal of Philosophy,
5 (4), str. 563-582.

Forgie, J. W. (2008) . »How is the question ,Is Existence a Predicate?* relevant to the ontological
argument?«. International Jonrnal for the Philosophy of Religion 64, str. 117—-133.

Hegel, G. W. F (2001). Znanost logike 1. Ljubljana: Drustvo za teoretsko psihoanalizo.

Heidegger, M. (1927). Die Grundprobleme der Phii logie. Frankfurt na Majni: Vittorio Klostermann.
Hintikka, J. (1981). »Kant on Existence, Predication, and the Ontological Argument«. Dialectica, 35
(1/2).

Kant, 1. (2010). »Edini mozni argument za demonstracijo obstoja Boga«. V Kant, 1. Predkriticni spisi,
Ljubljana: Zalozba ZRC.

Kant, I. (2019). Kritika ¢istega nma. 1Ljubljana: Drustvo za teoretsko psihoanalizo.

Kobe, Z. (2011). »Kantova kritika ontoloskega dokaza ali Kaj pomeni absolutno nujno«. Problemi, 49
(7-8), str. 261-312.

Kripke, S. (2013). Reference and Existence: The John Locke Lectures. Oxford: Oxford University Press.

Lochhead, D. M. (1966). »Is Existence a Predicate in Anselm's Argument?«. Refigious Studies, 2 (1), stt.
121-127.

Malcolm, N (1960). »Anselm's Ontological Arguments«. Philosophical Review 69, str. 41—-62.

Marion, J.-L (1998). »Ali dokaz izhaja iz ontologijer«. Poligrafi: revija 3a religiologijo, mitologijo in filozofijo, 3
(11/12), str. 15-50.

Morteau, J. (1969). Le Dien des philosophes, (Leibniz, Kant et nous). Pariz: Vrin.

Morscher, E. (1974). »Ist Existenz ein Pradikat?«. Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 28 (1), str. 120—
132.

Peetz, V. (1982). »Is Existence a Predicate?«. Philosophy, 57, str. 395-401.

Russell, B. (2010). The Philosophy of Logical Atomism. London: Routledge.

Shaffer, J. (1962). "Existence, Predication, and the Ontological Argument", Mind, 71, str. 307-325.

Vilkko, R. in Hintikka, J. ( »Existence and Predication from Aristotle to Frege«. Philosophy and
Phenomenological Research, 73 (2).

Wittgenstein, L. (2014). Filozofske raziskave. Ljubljana: Krtina.



196 ANALIZA: EPISTEMOLOGIJA IN METAFIZIKA






